Journal of Islamic Thought Recived: 01 Juni, 2025

|

-] I'ﬂ and Contemporary Studies Revised: 20 Juni, 2025

- Vol. 1 No. 1, 09 Juli 2025, pp. 15-30 Accepted: 01 Juli, 2025
E-ISSN: Published: 09 Juli, 2025

Penafsiran Ayat-ayat Taharah dalam Tafsir
Ahkam Al Quran Karya Al Tahawi

Zahrotul Kamilah?, Sakila Lu’'Luil Maknun 2
1JIN Sunan Ampel, Surabaya, Indonesia

2UIN Sunan Ampel, Surabaya, Indonesia

E-mail: zahrotulkamilah173@gmail.com?, sakilamaknun@gmail.com?

| Submission: 01-06-2025 |  Revised: 20-06-2025 | Accepted: 01-07-2025 | Published: 09-07-2025 |

Abstract
Ahkam Tafsir refers to the interpretation of Qur'anic verses related to Islamic law, playing a crucial
role in shaping the understanding of legal principles and practices among Muslims. Historical figures
such as Al-Tahawi have contributed significantly with their works, including Ahkam al-Qur'an, which
explains the foundational principles of Islamic jurisprudence (figh) in the Qur'an, particularly
regarding the concept of taharah (purification). The discussion of taharah verses in this context aims
to uncover new perspectives from Al-Tahawi's interpretation in Ahkam al-Qur'an. This study employs
a library research method, focusing on the book Ahkam al-Qur'an as the secondary object of research.
The findings from the analysis of Ahkam al-Qur'an by Abu Ja'far Al-Tahawian expert in hadith and
figh reveal that the taharah verses are interpreted in a detailed manner, supported by clear sources
and the opinions of other scholars.
Keywords: Ahkam Tafsir, Ahkam al-Qur'an, Al-Tahawi.

Abstrak

Tafsir Ahkam mengacu pada interpretasi ayat-ayat Quran yang berkaitan dengan hukum Islam,
memalinkan peran penting dalam membentuk pemahaman hukum dan praktik di kalangan umat
Islam. Tokoh-tokoh sejarah seperti Al-Tahawi berkontribusi dengan karyanya yaitu Ahkam al-
Qur’an yang menjelaskan dasa-dasar hukum fikih dalam al-Qur’an, terutam mengenai konsep
taharah . Pembahasan ayat taharah di sini bertujuan untuk menemukan sisi baru yang dilihat dari
penafsirannya Al-Tahawi dalam tafsir Ahkam al-Qur’an. Penelitian ini menggunakan metode
library research, yakni studi kepustakan dengan menggunak kitab Ahkam al-Qur’an sebagai objek
primer penelitian. Adapun hasil dari penelitian kitab Ahkam al-Qur’an karya Abu Ja'far Al-Tahawi
yang merupakan ahli dalam ilmu hadis dan figh dalam menafsirkan ayat-ayat taharah,
mendapatkan bahwasannya ayat-ayat taharah ditafsirkan secara terperinci, sumber-sumber yang
jelas serta pendapat ulama-ulama lainnya.

Kata Kunci; Ahkam Tafsir, Ahkam al-Qur'an, Al-Tahawi

®© © 2025 by the authors; This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons
e Attribution- ShareAlike 4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which permits
unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is propetly cited.



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:zahrotulkamilah173@gmail.com
mailto:zahrotulkamilah173@gmail.com
mailto:sakilamaknun@gmail.com
mailto:sakilamaknun@gmail.com

Zahrotul Kamilah, Sakila Lu’Luil Maknun

A. PENDAHULUAN
Taharah, yang secara harfiah berarti kebersihan atau kesucian, merupakan salah

satu konsep fundamental dalam ajaran Islam. Syekh Ali Ahmad al-Jarjawi menjelaskan
bahwa taharah memiliki empat tingkatan. Pertama, membersihkan tubuh dari kotoran
dan najis. Kedua, membersihkan anggota tubuh dari perbuatan dosa, seperti tangan dari
tindakan mencuri, mata dari pandangan yang dilarang, kaki dari melangkah menuju
tempat yang haram, dan lainnya. Ketiga, membersihkan hati dari sifat-sifat tercela.
Keempat, membersihkan hati dari selain Allah, yang merupakan tingkatan taharah para

Nabi dan Rasul. (Al-Jarjawi. 2006)

Sebagai landasan bagi pelaksanaan ibadah, taharah tidak hanya berfungsi sebagai
praktik fisik, tetapi juga sebagai wujud penyucian spiritual yang menegaskan hubungan
manusia dengan Allah. Dalam Al-Qur'an, taharah diuraikan melalui sejumlah ayat yang
memberikan panduan mengenai cara bersuci, baik dari hadas maupun najis, yang menjadi
syarat sahnya ibadah. Pemahaman terhadap ayat-ayat ini sangat penting untuk

memastikan pelaksanaan ibadah sesuai dengan ketentuan syariat.

Adanya pernyataan bahwa taharah menjadi syarat sahnya ibadah menunjukkan
bahwa Islam menyerukan pada seluruh umatnya untuk hidup bersih dan sehat, menjauhi
segala hal yang kotor dan najis. Hal tersebut bertujuan untuk menjaga kebersihan diri dan
juga lingkungan, karena Allah Swt menyukai kebersihan dan keindahan. Oleh karenanya,
Islam menempatkan taharah menjadi suatu hal penting yang tidak bisa diremehkan,

terutama dalam hal ibadah. (Abdillah. 2018)

Al-Tahawi , seorang ulama besar yang dikenal atas kontribusinya dalam bidang
fikih dan tafsir, memberikan perhatian khusus terhadap ayat-ayat taharah dalam karya
tafsirnya, Ahkam al-Qur'an. Karya ini mengintegrasikan analisis hukum Islam dengan
penafsiran ayat-ayat Al-Qur'an, sehingga memberikan pandangan yang komprehensif
mengenai aspek hukum dan praktik ibadah dalam Islam. Metode penafsiran Al-Tahawi
dalam menjelaskan ayat-ayat taharah  menunjukkan kedalaman pemahamannya
terhadap hukum Islam dan kemampuan untuk menyampaikan penafsiran yang relevan

dengan kebutuhan umat.

Cordoba Journal of Islamic Thoght, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30



Penafsiran Ayat-ayat Thaharah

Topik pembahasan mengenai taharah tidak pernah usai diperbincangkan, bahkan
banyak penelitian yang turut mengkaji mengenai hal ini, diantaranya: Ahmad Hakim,
menulis tentang “Implikasi Perbedaan Qira’at Dalam Tafsir Al-Qur’an (Studi Ayat-Ayat
Taharah Dalam Tafsir Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an Karya Al-Qurtubi)” (Hakim. 2021),
Rohmi Kariminah, yang menulis “Penafsiran Ayat-Ayat Taharah Dalam Kitab Tafsir
Jalalain (Studi Tafsir Tematik)” (Kariminah. 2019), dan Jamaluddin yang menulis tentang
“Figh Al-Bi'ah Ramah Lingkungan; Konsep Taharah dan Nadhafah dalam membangun
Budaya Bersih”. (Jamaluddin, n.d)

Berdasarkan berbagai penelitian diatas, tidak ada yang secara spesifik membahas
mengenai taharah dalam kitab tafsir Ahkam al-Qur'an karya Al-Tahawi, yang mana dalam
kitabnya Al-Tahawi mengelompokkan ayat-ayat taharah dalam satu pembahasan. Dari
sini, penulis tertarik untuk menelusuri lebih dalam penafsiran ayat-ayat taharah dalam
kitab tafsir Ahkam al-Qur'an karya Al-Tahawi , yang masih jarang dikaji. Dalam hal ini,
penulis akan menganalisis bagaimana penafsiran ayat-ayat hukum, terutama pada ayat

yang membahas mengenai taharah dalam kitab tersebut.

Penelitian ini akan mengkaji penafsiran ayat-ayat taharah dalam kitab Ahkam al-
Qur'an karya Al-Tahawi , melalui pendekatan library research, dengan sumber data
primer berupa kitab tafsir Ahkam al-Qur'an karya Al-Tahawi , dan sumber sekunder
berupa literatur yang terkait dengan tema pembahasan dalam penelitian ini. Penulis
berupaya mengumpulkan ayat-ayat taharah yang ditafsirkan dalam kitab tersebut, lalu
mengkaji bagaimana Al-Tahawi menafsirkan ayat-ayat taharah dalam kitabnya. Kajian
ini diharapkan dapat memberikan pemahaman lebih mendalam mengenai posisi taharah

sebagai inti dari kebersihan lahiriah dan batiniah dalam ajaran Islam.
B. METODOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library research
(studi kepustakaan). Sumber data primer yang digunakan adalah kitab Ahkam al-Qur’an
karya Al-Tahawi, khususnya pada bagian penafsiran ayat-ayat yang berkaitan dengan
taharah. Kitab ini dipilih karena secara sistematis mengelompokkan ayat-ayat hukum,
termasuk ayat-ayat tentang taharah, sehingga memberikan ruang analisis yang
komprehensif. Sumber data sekunder berupa literatur terkait yang mencakup kitab-kitab
tafsir klasik maupun kontemporer, karya fikih, serta penelitian terdahulu yang membahas

Cordoba Journal of Islamic Thought, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30



Zahrotul Kamilah, Sakila Lu’Luil Maknun

tentang konsep taharah. Data sekunder ini digunakan untuk memperkuat analisis,
memberikan perbandingan, serta menempatkan pemikiran Al-Tahawi dalam konteks

yang lebih luas.

Teknik pengumpulan data dilakukan dengan menelusuri, mengidentifikasi, dan
mengklasifikasikan ayat-ayat taharah dalam Ahkam al-Qur'an, kemudian mengkaji
metode penafsiran yang digunakan oleh Al-Tahawi. Analisis dilakukan melalui
pendekatan tafsir tematik (mawdii7), yakni dengan mengumpulkan ayat-ayat yang
memiliki tema yang sama untuk kemudian ditelaah secara mendalam. Prosedur
penelitian ini meliputi tiga tahap: (1) inventarisasi data berupa ayat-ayat taharah dalam
kitab tafsir Ahkam al-Qur’an, (2) analisis penafsiran Al-Tahawi dengan menyoroti aspek
hukum dan konteks sosial-religius yang melatarbelakanginya, serta (3) sintesis hasil
analisis untuk menghasilkan pemahaman yang lebih utuh mengenai konsep taharah
dalam perspektif Al-Tahawi. Melalui metode ini, penelitian diharapkan dapat
memberikan kontribusi pada khazanah tafsir hukum, khususnya dalam mengungkap
relevansi penafsiran ayat-ayat taharah menurut Al-Tahawi bagi diskursus kebersihan

lahiriah dan batiniah dalam Islam

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Thoharah dalam Islam

Melihat dari Kamus Besar Indonesia kata “taharah” memiliki arti suci, dan bersih.
(KBBI. 2024) Kata tahara merupakan kata serapan dari bahasa Arab, yakni taharah yang
merupakan bentuk masdar dari dari kata taharah yattahuru yang miliki arti bersuci.
(Munawwir. 1997) Kemudian jika dilihat dari segi istilah taharah memiliki arti
menghilangkan hadas dan najis, baik secara hissiy (kelihatan) dan ma’nawi (abstrak).
Sedangkan menurut syara’,taharah adalah salah satu syarat wajib yang ada dalam ibadah
umat Islam, seperti salat, haji, mandi dan lainnya. Sehingga, taharah merupakan awal
ibadah dari sebuah ibadah yang harus dipenuhi, di mana setiap ibadah yang sempurna
terdapat badan dan hati yang bersih.

Adapun pengertian taharah menurut empat imam besar madzab fiqgih, yakni
Madzhab Hanafi, Madzhab Maliki, Madzhab Syafi’'l, dan Madzhab Hambali;
1. Madzhab Hanafi

Cordoba Journal of Islamic Thoght, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30



Penafsiran Ayat-ayat Thaharah

Taharah secaraistilah adalah bersih dari hadas atau khabas. (Hasbiyallah. 2009)
Menurut imam Hanafi hadas merupakan seseuatu yang bersifat syar’i yang dibagi
menjadi dua, hadas kecil dan hadas besar. Hadas kecil yang adalah keadaan seseorang
tidak memiliki wudhu, sedangkan hadas besar adalah keadaan seseorang yang
diwajibkan untuk mandi besar. Selain itu hadas dapat juga disebut najasah hukmiyah,
yang mana jika seseorang berhadas maka orang tersebut juga dianggap terkena najis.
Sedangkan pengertian khabas merupakan sesuatu benda yang kotor yang mana

diperintahkan oleh syariat untuk menghilangkanya dan membersihkannya.

. Madzhab Maliki

Menurut Imam Malik taharah merupakan sifat hukmiyah seseorang, di mana jika
orang tersebut memilikinya diperbolehkan untuk shalat menggunakan pakaian yang
dikenakan dan tempat yang dipakai untuk sholat. Adapun sifat hukmiyah merupakan
sifat yang memiliki sifat maknawi yang mana didasarkan oleh orang yang memiliki
hukum tersebut untuk syarat sahnya salat. (Hasbiyallah. 2009)

. Madzhab Syafi’i

Menurut Imam Syafi’l, taharah secara syara’ memiliki dua makna. Pertama,
melakukan sesuatu yang dengannya diperbolehkan untuk salat, seperti wudluy,
tayamum, dan sesuatu yang menghilangkan najis, atau melakukan sesuatu yang
semakna dengan wudhu dan tayamum, seperti wudlu yang masih punya wudhu,
tayamum sunnah, atau mandi sunnah. (Hasbiyallah. 2009) Dengan kata lain, taharah
merupakan nama tindakan. Kemudian yang kedua, taharah adalah menghilangkan

hadas dan segala bentuk najis, baik najis hakiki maupun najis hukmiyah.

. Madzhab Hambali

Menurut Imam Hambali, taharah merupakan menghilangkan hadas atau segala
seuatu yang sejenis, semakna dengannya. Yang mana berati menghilangakan hukum
najisnya ataupun hukum najisnya. Adapun menghilangkan hadas berarti membuang
sifat yang dapat menghalangi untuk salat.

Melihat dari Riwayat Ibnu Abbas, ketika Nabi Muhammad saw. menjenguk salah

satu sahabatnya yang sedang sakit, kemudia bersabda,

LSO oseb ALY

Tahiirun di sini berarti murni atau suci, atau dapat dikatakan bersih dari dosa.

Sehingga dengan tidak langsung nabi menyampaikan bahwa penyakit itu salah satu

Cordoba Journal of Islamic Thought, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30



Zahrotul Kamilah, Sakila Lu’Luil Maknun

pembersih kotoran dalam hati atau dosa. (Hasbiyallah. 2009) Adapun taharah
merupakan membersihkan najis serta hadas, namun jika melihat lebih dalam terdapat
dua macam kotoran. Kotoran non fisik dan fisik. Kotoran fisik seperti halnya najis, baik
dapat dilihat maupun tidak. Sedangkan non fisik merupakan orang-orang yang berdosa
yang penyakit hati, sehingga orang-orang tersebut dapat dikatakan najis, bukan secara

materi, melainkan secara maknawi (non materi). (Hasbiyallah. 2009)

Kemudian pengklasifikasian taharah dalam kitab Minhajul Muslimin dibagi
menjadi dua bagian, yakni lahiriyah dan batiniyah. (Al-Jazairi. 2015) Demensi lahiriyah
merupakan sesuatu yang tampak pada manusia. Adapun taharah lahiriyah sendiri
merupakan menghilangkan atau mebersihkan dari hadas dan kotoran pada tubuh
manusia. Sedangkan taharah batiniyah merupakan mensucikan jiwa dari bentuk-bentuk
dosa serta maksiat dengan cara bertauat, serta mensucikan hati dari penyakit hati, seperti

syirik, ragu, sombong, dengki, dan lainnya.

Menurut para ahli figih, taharah hakikatnya hanya satu namun dapat dibedakan
menjadi dua segi. (Al-Jazairi. 2012) Pertama, taharah dilihat dari hadas dan najis.
Kemudian, taharah dari suatu sifat yang melekat. Adapun dari segi sifat yang melekat
dapat dibagi menjadi dua, yakni taharah ashiliyah dan taharah ‘aridhah. (Al-]azairi. 2012)
Taharah ashliyah merupakan benda-benda yang dikenai untuk taharah yang bersifat
bersih dan suci alami, misalnya air, debu, kayu, batu, dan lainnya. Kemudian taharah
‘aridhah merupakan taharah yang dilakukan untuk menghilangkan hadas dan kotoran.

Seperti, air untuk wudhu dan debu untuk bertayamun.
Biografi Pengarang Kitab Tafsir Ahkam al-Qur’an

Ahmad bin Muhammad bin Salamah bin Salamah bin ‘Abdul al-Malik bin Salamah
bin Sulaym bin Sulayman bin Janab Al-Azdi Al-Misri Al-Tahawi, sering dikenal dengan Abu
Ja'far atau Al-Tahawi. (Ahmed. 1995) Abu Ja'far Al-Tahawi lahir di desa " Taha" yang
termasuk dalam wilayah El Ashmunein (Ashmunin) di Mesir Hulu yang kini termasuk

dalam pusat Samalut dari Provinsi Minya di Mesir. (Ahmed. 1995)

Kelahiran Al-Tahawi mendapati beberapa perbedaan dari beberapa ulama.

Menurut beberapa ulama seperti Ibnu Al-Atsir Al-Jawzi (W. 630 H), Al-Qurasyi (wafat 775

Cordoba Journal of Islamic Thoght, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30



Penafsiran Ayat-ayat Thaharah

H), Ibnu Qutlubugha (W. 879 H), dan Al-Laknawi (W. 1304 H) bahwa Al-Tahawi lahir
tahun 229 H. (Ahmed. 1995) Sebagian ulama lain mengatakan lahir pada tahun 230 H.
Adapun yang paling masyhur atau paling banyak dirujuk oleh sejarawan mengenai
kelahiran Al-Tahawi adalah tahun 239 H. (Ahmed. 1995) Yang mana diriwayatkan oleh
beberapa ulama, seperti Sa'id Al-Sam'ani (W. 562 H), Ibnu 'Asakir (wafat 571 H), Ibnu Al-
Jawzi (W. 597 H), Yaqut (W. 626 H), Ibnu Katsir (W .774 H), Ibnu Hajar (W. 836 H), dan
Ibnu Al-'Imad (W. 1089 H).

Al-Tahawilahir dari keluarga berilmu, penuh kebajikan dan kesalehan. Ayahnya
bernama Muhammad bin Salamah (W. 264 H), merupakan seorang yang ahli ilmu, sastra,
dan kebajikan. Terkenal akan syair-syairnya dan keahliannya dalam menyusun syair. Hal
ini dikatakan langsung oleh Al-Tahawi, “Ayahku adalah seorang sastrawan, yang memiliki
pemahaman dan kemampuan dalam syair serta sastra. Dia biasa memperbaiki dan
melengkapi beberapa bait ketika aku membacakannya.” (Ahmed. 1995) Adapun ibunya
adalah saudara perempuan dari al-Muzani (sahabat Imam Syafi’i) dan pengajar di Mesir.
Disebutkan oleh murid-murid Imam Shafi‘i dalam majelisnya al-Suyuti bahwa ibunya

seorang ahli fiqih Syafi’iyah di Mesir. (Ahmed. 1995)

Dapat dikatakan pembelajaran figih Al-Tahawi dimulai dari bimbingan ibunya
yang seorang ahli figih, serta murid Imam Shafi‘i. kemudian keilmuan Al-Tahawi juga
mengikuti majelis-majelis ilmu yang diadakan di Masjid ‘Amr bin Al-‘Ash, di mana dia
menghafal Al-Qur'an di bawah bimbingan Shaykh Abi Zakariya Yahya bin Muh}ammad

bin ‘Amrus. Adapun juga Al-Tahawi belajar ilmu sastar dari ayahnya.

Selanjutnya, Al-Tahawi belajar dan mendalami ilmu figih dari bimbingan
pamannya, yaitu Isma‘il bin Yahya Al-Muzani (w. 264 H). Pamannya juga merupakan
sahabat dari Imam Shafi‘i serta pengajar ilmu Syafi'i dimesir. Al-Tahawi juga belajar dari
berbagai ulama terkenal pada masanya, termasuk dari Bakar bin Qutaybah (w. 270 H),
yang banyak meriwayatkan hadits, dan Ahmad bin Abi ‘Imran (w. 280 H), yang banyak
memberikan pengaruh dalam penguasaan Al-Thahawi terhadap ilmu figh. (Ahmed. 1995)
Al-Thahawi sering kali mengutip pendapat Ahmad bin Abi 'Imran dalam kitabnya “Ahkam
Al-Qur'an” dengan menyebutkan, “»i J&"'merujuk kepada gurunya, yaitu Ahmad bin Abi

‘Imran. (Ahmed. 1995)

Cordoba Journal of Islamic Thought, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30



Zahrotul Kamilah, Sakila Lu’Luil Maknun

Al-Tahawi tumbuh dalam keluarga yang menganut mazhab Syafi'i. Pamannya,
Isma‘il bin Yahya Al-Muzani yang sekaligus paman serta gurunya merupakan salah satu
ahli figih utama di kalangan pengikut Imam Syafi'i. Pada awalnya Al-Tahawi belajar ilmu
figih dari bimbingan pamannya, semakin mendalami ilmu figih merasa adanya tarik
menarik terhadap dasar-dasar hukum figih terhadap persoalan yang ada. Al-Tahawi
berpindah ke mazhab dari madzab Syafi'i menjadi madzab Abu Hanifah pada usia yang
relatif muda. Perubahan seperti ini tentu tidak terjadi secara tiba-tiba, melainkan ada
beberapa hal yang mendahuluinya. Seperti riwayat As-Suyuthi (w. 911 H) dalam
penjelasan tentang perpindahan dari satu mazhab ke mazhab lain berkata: "Perpindahan
ini mungkin terjadi karena kesulitan dalam memahami mazhab yang dianut, sehingga ia
menemukan mazhab lain yang lebih mudah dipahami dan diharapkan bisa lebih cepat
menguasainya. Saya berasumsi bahwa inilah alasan Al-Tahawi beralih ke Mazhab

Hanafiyah setelah sebelumnya menganut mazhab Syafi'i." (Ahmed. 1995)

Al-T{ah}awi tidak pernah melakukan perjalanan ilmiah ke luar Mesir, kecuali ia
pernah pergi ke Syam pada tahun 268 H. Di sana, berguru dengan Qadi al-Qudah (Hakim
Agung) Abu Hazim Abdu al-Hamid bin Ja'far (w. 292 H), dan mendalami fiqih darinya. Juga
mempelajari figih Irak melalui jalur Abu Hazim dari ‘Isa bin Aban, dari Muhammad bin al-
Hasan, dari Abu Hanifah. Selain itu juga berguru kepada Bakar bin Muh}ammad al-‘Ammi
dari Muhammad bin Sama‘ah dari Muhammad bin al-Hasan dari Abu Hanifah. (Ahmed.
1995) Adapun masih banyak lagi guru-guru beliau, yang disebut oleh Al-Tahawi dalam
kitab Ma’ani al-Athar berjumlah 272 guru. Seperti riwayat Al-Kawthari juga berkata,
"Barang siapa yang meneliti biografi guru-guru Al-Thahawi, ia akan mengetahui bahwa
mereka berasal dari Mesir, Maghrib, Yaman, Basrah, Kufah, Hijaz, Syam, Khurasan, dan
dari seluruh wilayah lainnya. [a menerima dari mereka hadits-hadits dan riwayat-

riwayat..” (Ahmed. 1995)
Sitematika Metode dan Penulisan Kitab Tafsir.
Sistematik penulisan atau susunan kitab tafsir Ah{kam al-Qur’an karya Al-Tahawi:

1. Penyusunanya berdasarkan bab-bab figih. Setiap bab-bab figih terdapat ayat-ayat yang
terkait dengan hukum figih bab tersebut. Sehingga tidak memperhatikan urutan ayat

dan surah dalam al-Qur’an.

Cordoba Journal of Islamic Thoght, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30



Penafsiran Ayat-ayat Thaharah

2. Mengutamakan makna lahiriah daripada makna batin. Makna umum lebih diutamakan
daripada makna khusus, dan hal ini dijelaskan di awal sebagai berikut: "Dalam
kewajiban membawa ayat-ayat ini kepada makna lahiriahnya, juga ada kewajiban
membawanya kepada makna umum, meskipun ada sebagian orang yang berpendapat
bahwa makna umum tidak lebih layak daripada makna khusus, kecuali jika ada dalil
lain yang menunjukkan hal tersebut, baik dari Kitab (Al-Qur'an), Sunnah, atau [jma’.

3. Terdapat juga qgira'at jika memang ada qira'at dan perbedaan pendapat terkait dengan
gira'at tersebut, serta menisbahkan gira'at kepada para perawinya dengan sanadnya.
Selain itu, juga mencantumkan sebab turunnya ayat.

4. Penulisan kitab dengan menjelaskan dan menerangkan ayat-ayat mutasyabihat
(samar) dengan ayat muhkam (jelas) yang kemudian diperjelas dengan hadis atau
sunnah, riwayat salaf saleh termasuk khulafaur rasyidin dan para sabat lainnya.

Metode yang digunakan Al-Tahawidalam penulisan kitab dapat dikatakan sebagai
metode tahlili, karena menunjukan penafsiran yang menjelaskan kandungan ayat dari
keseluruh aspeknya. Diawali dengan ayat yang ingin dijelaskan maknanya dan hukum-
hukumnya, kemudian diuraikan berbagai bacaan (giraat) yang terdapat dalam ayat
tersebut jika ada. Kemudian menyebutkan asbab al-nuzil ayat jika ada. kemudian ketika
terdapat ayat lain dalam Al-Qur'an yang menjelaskan makna ayat yang setema.

Selanjutnya, jika terdapt hadis Nabi yang menjelaskan makna ayat tersebut, dan

perkataan atau perbuatan sahabat yang dapat menjelaskan makna ayat tersebut. Setelah

itu, mengutip pendapat para tabi'in dan para ulama mujtahid, serta membahas dalil-dalil

mereka dengan menyertakan berbagai riwayat hadis dan atsar.
Sumber Penafsiran

Sumber-sumber dalam penafsiran al-Qur’an baik yang bersumber dari ashliyah
maupun sanawiyah, dalam penerapannya dapat terbagi menjadi ke dalam dua katagori
tafsir, yaitu; tafsir bi al-ma’sir, dan tafsir bi ar-ra’yi. Namun ada juga yang menambahkan
dengan tafsir al-isyari. (Manaf. 2020) Tafsir bi al-ma’sur sama halnya dengan tafsir bi ar-
riwayah. Dalam Manna’ al-Qattan menjelaskan definisi tafsir bi al-ma’sur, yaitu
menafsirkan al-Qur’an dengan al-Qur’an atau dengan sunah, atau dengan riwayat
sahabat, karena mereka adalah orang yang mengetahui tentang kitabullah atau dengan
sesuatu yang dikatakan oleh tabi‘in benar karena biasanya mereka menerima hal itu dari
sahabat. Adapun definisi tafsir bi ar-ra’yi merupakan penafsiran al-Qur'an dengan

Cordoba Journal of Islamic Thought, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30



Zahrotul Kamilah, Sakila Lu’Luil Maknun

menggunakan  ijtihad ketika mufasir telah memahami terhadap gaya bahasa Arab
beserta aspek-aspeknya, memahami lafal bahasa Arab dari segi dilalahnya, ashab an-

nuzul, nasih-mansth, dan ulumul Qur’an lainnya.

Adapun pada kitab tafsir Ahkam al-Qur’an karya Al-Tahawi dapat dikategorikan
sebagai tafsir bi al-ma’siir, dikarenakan dalam penafsirannya mengunakan al-Qur’an atau
ayat lain untuk menafsirkan, hadis Nabi yang menjelaskan ayat yang terkait, perkataan
atau perbuatan sahabat serta mengutip para tabi'in dan para ulama mujtahid, serta

membahas dalil-dalil mereka dengan menyertakan berbagai riwayat hadis dan atsar.

Namun menurut dalam muqodimah kitab al-Kustari mengatakan “Al-Tahawi
memiliki metode yang bijak dalam mentarjih riwayat-riwayat bukan hanya dengan
mengkritik para perawi sanad, tetapi juga dengan mempelajari hukum-hukum yang
tertulis, serta menjelaskan dasar-dasar umum..” (Ahmed. 1995) dari hal ini dapat

dikatakan bahwasannya penafsiran yang digunakan juga menggukan tafsir bi ar-ra’yi.
Ayat Taharah

Dalam menafsirkan ayat-ayat ahkam, at-Tahawi menafsirkannya dalam setiap
penggalan ayat yang memiliki keterkaitan dengan hukum Islam, serta mengelompokkan
ayat-ayat tersebut dengan tema pembahasan yang sama. Seperti hal-nya dalam
penafsiran ayat taharah , ia mengelompokkan ayat-ayat taharah menjadi satu bab dalam
kitabnya. Dalam bagian ini, penulis akan menguraikan lima contoh ayat taharah yang

terdapat dalam kitab tafsir Ahkam al-Qur'an karya Al-Tahawi .

Pertama, pada penggalan ayat 43, surah an-Nisa’. yang didalamnya mengandung

hukum tayammum.

-
.

- P .
4»/] ‘ 10 - \a}lﬁ/..
Ve “ 5 -
>

Artinya: Maka bertayamumlah kamu dengan debu yang baik (suci).

Al-Tahawi menyebutkan beberapa pandangan ulama mengenai penafsiran ayat
ini, diantaranya imam Abu Hanifah dan Zufar yang berpandangan bahwa “Segala sesuatu

yang berasal dari bumi, baik pasir, tanah, belerang, atau oker, atau selainnya, adalah

Cordoba Journal of Islamic Thoght, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30



Penafsiran Ayat-ayat Thaharah

“debu”.” Sebagian lainnya berkata: “Debu yang baik adalah tanah yang bersih, bukan yang

lainnya dari apa yang keluar dari bumi”.

Pendapat kedua ini, didukung dengan hadis Nabi dari: “Ismail bin Yahya al-Muzani
berkata: Kami diberitahu oleh Asy-Syafi'i, dia berkata: Kami diberitahu oleh Ibn Uyainah
dari Az-Zuhri dari Ibn al-Musayyib dari Abu Hurairah ra, bahwa Rasulullah Saw bersabda:
"Aku diberi lima hal yang tidak diberikan kepada seorang pun sebelumku: Dijadikan bumi
seluruhnya sebagai masjid dan tempat bersuci bagiku, aku diberi pertolongan dengan
rasa takut (yang Allah masukkan ke hati musuh-musuhku), dihalalkan bagiku harta

rampasan perang, aku diutus kepada merah dan putih, dan aku diberi syafaat”.

Selanjutnya, Al-Tahawi menyebutkan bahwa ketika Rasulullah Saw memberitahu
bahwa Allah Swt menjadikan bumi sebagai masjid dan tempat bersuci baginya, dan
maksud masjid adalah tempat untuk shalat, dan maksud tempat bersuci adalah untuk
bertayamum dengannya. Dengan begitu Al-Tahawi menyimpulkan bahwa setiap tanah
yang sah untuk digunakan sebagai tempat shalat, sah juga untuk digunakan sebagai
tayamum. Maka, hal ini menetapkan pendapat Abu Hanifah dan Zufar mengenai hal

tersebut. (Al-Tahawi. 1995)

Kedua, terdapat dalam penggalan QS. Al-Maidah: 6.
(,_{,w 2555 | el 3

Artinya: “Dan usaplah kepala kalian”

Ayat tersebut merupakan dasar hukum tentang mengusap kepala saat berwudhu,
dalam hal ini terdapat beberapa perbedaan pendapat di kalangan para ulama yang telah
disebutkan dalam penafsiran Al-Tahawi. Dimana sebagian ahli ilmu mengatakan bahwa
itu berlaku untuk seluruh kepala. Namun, sebagian ahli ilmu lainnya mengatakan bahwa
kewajiban dalam mengusap kepala adalah mengusap sebagian dari kepala, bukan

seluruhnya.

Terdapat beberapa riwayat yang disebutkan dalam penafsiran Al-Tahawi
mengenai hal ini, diantaranya adalah dari “Al-Rabi' Al-Muradi meriwayatkan kepada
kami, dia berkata: Yahya bin Hassan meriwayatkan kepada kami, dia berkata: Hammad

bin Zaid meriwayatkan kepada kami dari Ayyub dari Ibn Sirin dari Amr bin Wahb Al-
Cordoba Journal of Islamic Thought, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30



Zahrotul Kamilah, Sakila Lu’Luil Maknun

Tsaqafi dari Al-Mughirah bin Syu'bah bahwa Rasulullah Saw berwudlu sedangkan beliau
mengenakan sorban, maka beliau mengusap di atas sorbannya dan mengusap ubun-

ubunnya”.

Mereka mengatakan ketika Rasulullah mengusap ubun-ubunnya dan tidak
mengusap sisa kepalanya, hal ini menunjukkan bahwa kewajiban yang harus dilakukan
adalah apa yang beliau lakukan pada ubun-ubunnya. Kemudian sebagian yang lain
berkata bahwa Nabi juga mengusap sorbannya. Dalam hal ini, jika mengusap sorban
dalam hal ini diperbolehkan, maka itu tidak akan digunakan kecuali untuk menutupi
seluruh kepala, seperti halnya tidak diperbolehkan mengusap khuff (sepatu kulit) kecuali
menutupi seluruh kedua kaki. Ketika beliau mengusap ubun-ubunnya, itulah yang
menjadi kewajiban, dan sisanya, seperti mengusap sorban, adalah tambahan. Penjelasan

ini diriwayatkan dari Ibn Umar.

Kemudian, terdapat pendapat lebih kuat dan logis yang diriwayatkan dari Ibn Abi
Dawud, ia berkata “Abdullah bin Yusuf meriwayatkan kepada kami, dia berkata: Yahya
bin Hamzah meriwayatkan kepada kami dari Al-Zubaidi dari Az-Zuhri dari Salim dari
ayahnya, bahwa dia biasa mengusap bagian depan kepalanya ketika berwudhu”.
Pendapat inilah yang kemudian menjadi landasan kewajiban mengusap sebagian kepala,
karena menurut mayoritas ulama, hal ini lebih masuk akal untuk dilakukan dalam
berwudhu. Pendapat ini juga dikuatkan oleh Abu Hanifah, Zufar, Abu Yusuf, Muhammad,

dan mayoritas ahli Kufa selain mereka. (Al-Tahawi . 1995)

Ketiga, terdapat dalam penggalan QS. Al-Wagqiah: 79.

Artinya: “Tidak ada yang menyentuhnya selain orang-orang yang disucikan”

Dalam penafsiran penggalan ayat ini, Al-Tahawi juga menyebutkan banyak
pendapat dari para ulama. Dari beberapa riwayat-riwayat yang dicantumkan oleh imam
at-Tahawi, dapat disimpulkan bahwa maksud dari ayat tersebut adalah mengenai hukum
menyentuh al-Qur’an. Ayat tersebut menjadi landasan hukum kebolehan menyentuh al-

Qur’an, yakni tidak boleh menyentuh al-Qur’an bagi siapapun yang tidak bersuci.

Cordoba Journal of Islamic Thoght, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30



Penafsiran Ayat-ayat Thaharah

Jadi, hukumnya harus bersuci (berwudhu) terlebih dahulu jika ingin menyentuh
al-Qur’an. Demikian juga, tidak pantas bagi orang yang junub, haid, atau orang yang dalam
keadaan hadas karena buang air besar, buang air kecil, atau yang lainnya yang
membatalkan wudhu, untuk menyentuh al-Qur’an sampai mereka bersuci. Pendapat ini
dikuatkan oleh Malik, Abu Hanifah, Abu Yusuf, Muhammad, dan Asy-Syafi’i. (Al-Tahawi .
1995)

Keempat, terdapat dalam penggalan QS. Al-Maidah: 6.
50 ) iy ¢5as 5 15136

Artinya: “Maka basuhlah wajahmu dan tanganmu sampai ke siku”.

Ayat ini mengandung hukum membasuh wajah dan tangan sampai siku dalam hal
berwudhu. Namun dalam hal itu, Allah tidak menjelaskan jumlah cucian yang harus
dilakukan. Dalam hal ini, Al-Tahawi memberikan penjelasan mengenai hal tersebut

dengan menyebutkan beberapa hadis-hadis Nabi.

Diantaranya dari “Al-Husain bin Nashr al-Ma’arik al-Baghdadi meriwayatkan
kepada kami. [a berkata: Muhammad bin Yusuf al-Faryabi meriwayatkan kepada kami. Ia
berkata: Za'idah bin Qudamah meriwayatkan kepada kami. Ia berkata: ‘Algamah bin
Khalid atau Khalid bin ‘Algamah dari ‘Abd Khair dari ‘Ali - radhiyallahu ‘anhu - bahwa
beliau berwudu tiga kali tiga kali, lalu berkata: “Inilah yang dilakukan Rasulullah -
shallallahu ‘alaihi wa sallam -” (HR. Al-Faryabi). (Al-Tahawi. 1995)

Hadis lainnya dari “Muhammad bin Khuzaimah dan Ibnu Abi Dawud
meriwayatkan kepada kami. Keduanya berkata: Sa’id bin Sulaiman al-Wasithi
meriwayatkan kepada kami. Ia berkata: ‘Abdul ‘Aziz bin Muhammad meriwayatkan
kepada kami dari ‘Amr bin Abi ‘Amr dari ‘Abdullah bin ‘Ubaidillah bin Abi Rafi’ dari
ayahnya dari kakeknya. Ia berkata:

“Aku melihat Rasulullah - shallallahu ‘alaihi wa sallam - berwudu tiga kali tiga kali,

dan aku juga melihat beliau mencuci sekali-sekali.”

Kemudian, Al-Tahawi menyebutkan satu hadis yang membahas lebih lengkap

mengenai jumlah cucian yang harus dilakukakn. Hadis tersebut dari “Abdul Ghani bin Abi

Cordoba Journal of Islamic Thought, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30



Zahrotul Kamilah, Sakila Lu’Luil Maknun

Aqil, Yunus, dan Ahmad bin Abdurrahman meriwayatkan kepada kami. Mereka berkata:
Ibnu Wahb meriwayatkan kepada kami. la berkata: Malik meriwayatkan kepada kami dari
Amr bin Yahya al-Mazini dari ayahnya. Ia berkata kepada Abdullah bin Zaid bin Ashim
yang merupakan salah satu sahabat Rasulullah dan juga kakek dari Amr bin Yahya:
“Maukah kau tunjukkan kepadaku bagaimana Rasulullah berwudu?” Lalu Abdullah bin
Zaid berkata: “Ya”, Kemudian ia meminta air wudu, lalu menuangkan ke tangan kanannya,
mencuci tangannya dua kali, kemudian berkumur-kumur dan menghirup air ke hidung
tiga kali, lalu mencuci wajahnya tiga kali, kemudian mencuci kedua tangannya hingga siku
dua kali dua kali, kemudian mengusap kepalanya dengan kedua tangannya, ia mulai dari
depan kepala, mengarah ke tengkuknya, kemudian mengembalikannya ke tempat awal,

lalu mencuci kedua kakinya.”

Dalam hadis-hadis yang diriwayatkan dari Rasulullah diatas, dijelaskan bahwa
beliau berwudu sekali-sekali, dua kali dua kali, dan tiga kali tiga kali. Hal ini menunjukkan
bahwa kewajiban yang terdapat dalam ayat adalah berwudu, sedangkan jumlah (cucian)
dalam hadis-hadis tersebut bersifat opsional. Barang siapa yang ingin, ia boleh berwudu
sekali-sekali, dua kali dua kali, atau tiga kali tiga kali. Mayoritas ulama mengamini

pendapat ini, dan tidak diketahui adanya perbedaan pendapat dalam hal ini.

Kedua, kelanjutan dari ayat diatas, yakni dalam penggalan QS. Al-Maidah: 6.
RS I a5
Artinya: “Dan (basuh) kedua kakimu sampai kedua mata kaki”.

Ayat ini merupakan kelanjutan dari ayat sebelumnya, dalam hal ini Al-Tahawi

menjelaskan adanya perbedaan pendapat mengenai bacaan pada lafadz r_ib 515, sebagian

ulama berpendapat bahwa lafadz tersebut dibaca “wa arjulikum”, yang dihubungkan
dengan “wa amsahu bi ru’usiikum” (usaplah kepalamu). Dengan begitu mereka
berpendapat bahwa yang diwajibkan pada kaki adalah mengusap bukan mencuci. Di
antara ulama yang berpendapat seperti ini adalah Hasan al-Bashri, asy-Sya’bi, dan

Mujahid. (Al-Tahawi . 1995)

Cordoba Journal of Islamic Thoght, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30



Penafsiran Ayat-ayat Thaharah

Namun, sebagian ulama lain berpendapat bahwa maksud dari perintah membasuh
kaki disitu adalah mencuci kaki dengan sempurna dalam berwudu, pendapat tersebut
didasari oleh hadis Nabi dari “Ibrahim bin Marzuq meriwayatkan bahwa Rasulullah Saw
melihat beberapa sahabat yang meninggalkan sebagian kaki mereka tidak terkena air.

Beliau bersabda, “Celakalah tumit-tumit dari api neraka. Sempurnakan wudhumu!”

Para ulama menyimpulkan bahwa perintah Rasulullah yang menegaskan mencuci
kaki sepenuhnya menunjukkan bahwa hal ini adalah kewajiban. Mereka juga berpendapat
bahwa ancaman neraka terhadap tumit yang tidak terkena air adalah bukti bahwa
mencuci kaki dalam wudu adalah wajib, bukan sekadar sunah. Jika hanya mengusap kaki

yang diwajibkan, maka ancaman tersebut tidak relevan.

Nabi Saw juga menggunakan istilah “wudu” yang secara bahasa digunakan untuk
menggambarkan tindakan mencuci bagian tubuh, seperti wajah, tangan, dan kaki. Oleh
karena itu, istilah ini lebih tepat mengacu pada tindakan mencuci daripada mengusap.
Para ulama mendukung pendapat bahwa kaki harus dicuci secara menyeluruh dalam
wudu, berdasarkan dalil-dalil Al-Qur'an, hadits-hadits shahih, dan logika yang

menegaskan pentingnya kesempurnaan dalam bersuci.

D. SIMPULAN
Kitab Tafsir Ahkam al-Qur’an karya ulama besar, seorang ahli hadis Mesir, dan

fugaha besar, yaitu Abu Ja'far Ahmad bin Muhammad bin Salamah bin Salmah al-Azdi al-
Hijri al-Mishri al-Thahawi. Wafat pada tahun 321 H. Kitab ini termasuk di antara
manuskrip yang sebelumnya hilang, tersembunyi dari pandangan para peneliti dan
pembaca. Pengguna metode tahlili terhadap penafsiran memberikan pemahaman yang
komplek terhadap ayat taharah . Penafsiran ayat-ayat taharah yang dikumpulkan
menjadi satu sub tema dalam penafsirannya memudahkan pembacanya untuk
mengetahui ayat-ayat yang sepembahasan. Ayat-ayat yang sepembahasan mengenai
taharah yaitu, surah al-Nisa":43, surah al-Maidah: 6, dan surah al-Wagqiah: 79. Setiap
surahnya ditafsirkan dengan mengambil pendapat-pendapat ulama lainnya serta

penafsirannya jelas dan terperinci.

Cordoba Journal of Islamic Thought, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30



Zahrotul Kamilah, Sakila Lu’Luil Maknun

DAFTAR PUSTAKA

“Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI),” accessed December 6, 2024,
https://kbbi.we.id /taharah.
Abdillah, Ibnu, Figih Taharah : Panduan Praktis Bersuci, 2nd ed. (Pustaka Media, 2018).

Ahmed, Ebu Ca’fer, Ahka>m Al-Qur’an, 1 (Istanbul: Terkiye Diyanet Vakfi, 1995).

Hakim, Ahmad, “Implikasi Perbedaan Qira’at Dalam Tafsir Al-Qur’an (Studi Ayat-Ayat
Taharah Dalam Tafsir Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an Karya Al-Qurtubi)” (Salatiga,
UIN Salatiga, 2021).

Hasbiyallah, Perbandingan Madzhab Dalam Islam (Jakarta: Dirjen Pendidikan Islam
Kementerian Agama, 2009).

Jamaluddin, “Figh Al-Bi’ah Ramah Lingkungan; Konsep Taharah Dan Nadhafah Dalam

Membangun Budaya Bersih,” Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 29, no. 2 (n.d.).

Jarjawi, (Al) Ali Ahmad, Indahnya Syariat Islam, 1st ed. (Jakarta: Gema Insani Press, 2006).
Jazairi, (Al) Abu Bakar Jabir, Minhajul Muslim (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2015)

Juzairi, (Al) Abdurrahman, Al-Fiqih ‘Ala-Jauziri (Kairo: Al-Maktabah At-Tauiqiyah, 2012)

Kariminah, Rohmi, “Penafsiran Ayat-Ayat Taharah Dalam Kitab Tafsir Jalalain (Studi
Tafsir Tematik)” (Bengkulu, IAIN Bengkulu, 2019).

Manaf, Abdul, “Sumber Penafsiran Al-Qur’an (Masadir At-Tafsir),” TAFAKKUR: Jurnal [Imu
Al-Qur’an dan Tafsir Vol. 1, No. 1 (2020)

Munawwir, Ahmad Warson, Al-Munawwir Kamus Arab-Indonesia (Surabaya: Pustaka
Progressif, 1997).

Thahawi, (Ath) Abi Jakfar Ahmad ibn Muhammad ibn Salamah al-Azdi, Ahkam Al-Qur’an
al-Karim (Istanbul: ISAM, 1995).

Cordoba Journal of Islamic Thoght, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30



- Journal of Islamic Thought Recived: 01 Juni, 2025
= I'ﬂ and Contemporary Studies Revised: 20 Juni, 2025
- Vol. 1 No. 1, 09 Juli 2025, pp. 15-30 Accepted: 01 Juli, 2025
E-ISSN : Published: 09 Juli, 2025

® @ © 2025 by the authors; This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons
— Attribution- ShareAlike 4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which

permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited.


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

