
Journal of Islamic Thought 

and Contemporary Studies 

Vol. 1 No. 1, 09 Juli 2025, pp. 15-30 

E-ISSN :  

 
 
 
 

 

©  2025 by  the  authors;  This  is  an  Open  Access  article  distributed  under  the  terms  of  the Creative  Commons  

Attribution- ShareAlike 4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which permits 

unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited. 

 

Recived: 01 Juni, 2025 

Revised: 20 Juni, 2025  

Accepted: 01 Juli, 2025 

Published: 09 Juli, 2025 

 

Penafsiran Ayat-ayat Ṭaharah dalam Tafsir 

Aḥkam Al Quran Karya Al Tahawi 

Zahrotul Kamilah1, Sakila Lu’Luil Maknun 2 
1UIN Sunan Ampel, Surabaya, Indonesia 
2 UIN Sunan Ampel, Surabaya, Indonesia 

E-mail: zahrotulkamilah173@gmail.com1, sakilamaknun@gmail.com2 

 

Submission: 01-06-2025 Revised: 20-06-2025 Accepted: 01-07-2025 Published: 09-07-2025 
 

 

Abstract 

Aḥkam Tafsir refers to the interpretation of Qur'anic verses related to Islamic law, playing a crucial 

role in shaping the understanding of legal principles and practices among Muslims. Historical figures 

such as Al-Ṭaḥawi have contributed significantly with their works, including Aḥkam al-Qur'an, which 

explains the foundational principles of Islamic jurisprudence (fiqh) in the Qur'an, particularly 

regarding the concept of ṭaharah  (purification). The discussion of ṭaharah verses in this context aims 

to uncover new perspectives from Al-Ṭaḥawi's interpretation in Aḥkam al-Qur'an. This study employs 

a library research method, focusing on the book Aḥkam al-Qur'an as the secondary object of research. 

The findings from the analysis of Aḥkam al-Qur'an by Abu Ja'far Al-Ṭaḥawian expert in hadith and 

fiqh reveal that the ṭaharah verses are interpreted in a detailed manner, supported by clear sources 

and the opinions of other scholars. 

Keywords: Aḥkam Tafsir, Aḥkam al-Qur'an, Al-Ṭaḥawi.   
 

Abstrak 

Tafsir Aḥkam mengacu pada interpretasi ayat-ayat Quran yang berkaitan dengan hukum Islam, 

memalinkan peran penting dalam membentuk pemahaman hukum dan praktik di kalangan umat 

Islam. Tokoh-tokoh sejarah seperti Al-Ṭaḥawi berkontribusi dengan karyanya yaitu Aḥkam al-

Qur’an yang menjelaskan dasa-dasar hukum fikih dalam al-Qur’an, terutam mengenai konsep 

t aharah . Pembahasan ayat t aharah  di sini bertujuan untuk menemukan sisi baru yang dilihat dari 

penafsirannya Al-Ṭaḥawi dalam tafsir Ah kam al-Qur’an. Penelitian ini menggunakan metode 

library research, yakni studi kepustakan dengan menggunak kitab Aḥkam al-Qur’an sebagai objek 

primer  penelitian. Adapun hasil dari penelitian kitab Aḥkam al-Qur’an karya Abu Ja'far Al-Ṭaḥawi 

yang merupakan ahli dalam ilmu hadis dan fiqh dalam menafsirkan ayat-ayat ṭaharah, 

mendapatkan bahwasannya ayat-ayat ṭaharah ditafsirkan secara terperinci, sumber-sumber yang 

jelas serta pendapat ulama-ulama lainnya. 

Kata Kunci; Aḥkam Tafsir, Aḥkam al-Qur'an, Al-Ṭaḥawi 

 

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:zahrotulkamilah173@gmail.com
mailto:zahrotulkamilah173@gmail.com
mailto:sakilamaknun@gmail.com
mailto:sakilamaknun@gmail.com


Zahrotul Kamilah, Sakila Lu’Luil Maknun 

 

 

Cordoba Journal of Islamic Thoght, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30 

 

A. PENDAHULUAN 
Ṭaharah, yang secara harfiah berarti kebersihan atau kesucian, merupakan salah 

satu konsep fundamental dalam ajaran Islam. Syekh Ali Ahmad al-Jarjawi menjelaskan 

bahwa ṭaharah memiliki empat tingkatan. Pertama, membersihkan tubuh dari kotoran 

dan najis. Kedua, membersihkan anggota tubuh dari perbuatan dosa, seperti tangan dari 

tindakan mencuri, mata dari pandangan yang dilarang, kaki dari melangkah menuju 

tempat yang haram, dan lainnya. Ketiga, membersihkan hati dari sifat-sifat tercela. 

Keempat, membersihkan hati dari selain Allah, yang merupakan tingkatan ṭaharah para 

Nabi dan Rasul. (Al-Jarjawi. 2006) 

Sebagai landasan bagi pelaksanaan ibadah, ṭaharah  tidak hanya berfungsi sebagai 

praktik fisik, tetapi juga sebagai wujud penyucian spiritual yang menegaskan hubungan 

manusia dengan Allah. Dalam Al-Qur'an, ṭaharah  diuraikan melalui sejumlah ayat yang 

memberikan panduan mengenai cara bersuci, baik dari hadas maupun najis, yang menjadi 

syarat sahnya ibadah. Pemahaman terhadap ayat-ayat ini sangat penting untuk 

memastikan pelaksanaan ibadah sesuai dengan ketentuan syariat. 

Adanya pernyataan bahwa ṭaharah  menjadi syarat sahnya ibadah menunjukkan 

bahwa Islam menyerukan pada seluruh umatnya untuk hidup bersih dan sehat, menjauhi 

segala hal yang kotor dan najis. Hal tersebut bertujuan untuk menjaga kebersihan diri dan 

juga lingkungan, karena Allah Swt menyukai kebersihan dan keindahan. Oleh karenanya, 

Islam menempatkan ṭaharah  menjadi suatu hal penting yang tidak bisa diremehkan, 

terutama dalam hal ibadah. (Abdillah. 2018) 

Al-Ṭaḥawi , seorang ulama besar yang dikenal atas kontribusinya dalam bidang 

fikih dan tafsir, memberikan perhatian khusus terhadap ayat-ayat ṭaharah  dalam karya 

tafsirnya, Aḥkam al-Qur'an. Karya ini mengintegrasikan analisis hukum Islam dengan 

penafsiran ayat-ayat Al-Qur'an, sehingga memberikan pandangan yang komprehensif 

mengenai aspek hukum dan praktik ibadah dalam Islam. Metode penafsiran Al-Ṭaḥawi  

dalam menjelaskan ayat-ayat ṭaharah  menunjukkan kedalaman pemahamannya 

terhadap hukum Islam dan kemampuan untuk menyampaikan penafsiran yang relevan 

dengan kebutuhan umat. 



Penafsiran Ayat-ayat Thaharah 

 

Cordoba Journal of Islamic Thought, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30 

 

Topik pembahasan mengenai ṭaharah  tidak pernah usai diperbincangkan, bahkan 

banyak penelitian yang turut mengkaji mengenai hal ini, diantaranya: Ahmad Hakim, 

menulis tentang “Implikasi Perbedaan Qira’at Dalam Tafsir Al-Qur’an (Studi Ayat-Ayat 

Ṭaharah  Dalam Tafsir Al-Jami’ Li Aḥkam Al-Qur’an Karya Al-Qurtubi)” (Hakim. 2021), 

Rohmi Kariminah, yang menulis “Penafsiran Ayat-Ayat Ṭaharah  Dalam Kitab Tafsir 

Jalalain (Studi Tafsir Tematik)” (Kariminah. 2019), dan Jamaluddin yang menulis tentang 

“Fiqh Al-Bi'ah Ramah Lingkungan; Konsep Ṭaharah  dan Nadhafah dalam membangun 

Budaya Bersih”. (Jamaluddin, n.d) 

Berdasarkan berbagai penelitian diatas, tidak ada yang secara spesifik membahas 

mengenai ṭaharah  dalam kitab tafsir Aḥkam al-Qur'an karya Al-Ṭaḥawi , yang mana dalam 

kitabnya Al-Ṭaḥawi  mengelompokkan ayat-ayat ṭaharah  dalam satu pembahasan. Dari 

sini, penulis tertarik untuk menelusuri lebih dalam penafsiran ayat-ayat ṭaharah  dalam 

kitab tafsir Aḥkam al-Qur'an karya Al-Ṭaḥawi , yang masih jarang dikaji. Dalam hal ini, 

penulis akan menganalisis bagaimana penafsiran ayat-ayat hukum, terutama pada ayat 

yang membahas mengenai ṭaharah  dalam kitab tersebut. 

Penelitian ini akan mengkaji penafsiran ayat-ayat ṭaharah  dalam kitab Aḥkam al-

Qur'an karya Al-Ṭaḥawi , melalui pendekatan library research, dengan sumber data 

primer berupa kitab tafsir Aḥkam al-Qur'an karya Al-Ṭaḥawi , dan sumber sekunder 

berupa literatur yang terkait dengan tema pembahasan dalam penelitian ini. Penulis 

berupaya mengumpulkan ayat-ayat ṭaharah  yang ditafsirkan dalam kitab tersebut, lalu 

mengkaji bagaimana Al-Ṭaḥawi  menafsirkan ayat-ayat ṭaharah  dalam kitabnya. Kajian 

ini diharapkan dapat memberikan pemahaman lebih mendalam mengenai posisi ṭaharah  

sebagai inti dari kebersihan lahiriah dan batiniah dalam ajaran Islam. 

B. METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library research 

(studi kepustakaan). Sumber data primer yang digunakan adalah kitab Aḥkam al-Qur’an 

karya Al-Ṭaḥawi, khususnya pada bagian penafsiran ayat-ayat yang berkaitan dengan 

ṭaharah. Kitab ini dipilih karena secara sistematis mengelompokkan ayat-ayat hukum, 

termasuk ayat-ayat tentang ṭaharah, sehingga memberikan ruang analisis yang 

komprehensif. Sumber data sekunder berupa literatur terkait yang mencakup kitab-kitab 

tafsir klasik maupun kontemporer, karya fikih, serta penelitian terdahulu yang membahas 



Zahrotul Kamilah, Sakila Lu’Luil Maknun 

 

 

Cordoba Journal of Islamic Thoght, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30 

 

tentang konsep ṭaharah. Data sekunder ini digunakan untuk memperkuat analisis, 

memberikan perbandingan, serta menempatkan pemikiran Al-Ṭaḥawi dalam konteks 

yang lebih luas. 

Teknik pengumpulan data dilakukan dengan menelusuri, mengidentifikasi, dan 

mengklasifikasikan ayat-ayat ṭaharah dalam Aḥkam al-Qur’an, kemudian mengkaji 

metode penafsiran yang digunakan oleh Al-Ṭaḥawi. Analisis dilakukan melalui 

pendekatan tafsir tematik (mawḍū‘ī), yakni dengan mengumpulkan ayat-ayat yang 

memiliki tema yang sama untuk kemudian ditelaah secara mendalam. Prosedur 

penelitian ini meliputi tiga tahap: (1) inventarisasi data berupa ayat-ayat ṭaharah dalam 

kitab tafsir Aḥkam al-Qur’an, (2) analisis penafsiran Al-Ṭaḥawi dengan menyoroti aspek 

hukum dan konteks sosial-religius yang melatarbelakanginya, serta (3) sintesis hasil 

analisis untuk menghasilkan pemahaman yang lebih utuh mengenai konsep ṭaharah 

dalam perspektif Al-Ṭaḥawi. Melalui metode ini, penelitian diharapkan dapat 

memberikan kontribusi pada khazanah tafsir hukum, khususnya dalam mengungkap 

relevansi penafsiran ayat-ayat ṭaharah menurut Al-Ṭaḥawi bagi diskursus kebersihan 

lahiriah dan batiniah dalam Islam 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Konsep Thoharah dalam Islam 

Melihat dari Kamus Besar Indonesia kata “taharah” memiliki arti suci, dan bersih. 

(KBBI. 2024) Kata tahara merupakan kata serapan dari bahasa Arab, yakni ṭahārah yang 

merupakan bentuk masdar dari dari kata ṭaharah yaṭṭahuru  yang miliki arti bersuci. 

(Munawwir. 1997) Kemudian jika dilihat dari segi istilah taharah memiliki arti 

menghilangkan hadas dan najis, baik secara hissiy (kelihatan) dan ma’nawi (abstrak). 

Sedangkan menurutssyara’, ṭahārah adalah salah satu syarat wajib yang ada dalam ibadah 

umat Islam, seperti salat, haji, mandi dan lainnya. Sehingga, ṭahārah merupakan awal 

ibadah dari sebuah ibadah yang harus dipenuhi, di mana setiap ibadah yang sempurna 

terdapat badan dan hati yang bersih. 

Adapun pengertian ṭaharah  menurut empat imam besar madzab fiqih, yakni 

Madzhab Hanafi, Madzhab Maliki, Madzhab Syafi’I, dan Madzhab Hambali; 

1. Madzhab Hanafi 



Penafsiran Ayat-ayat Thaharah 

 

Cordoba Journal of Islamic Thought, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30 

 

Ṭaharah  secara istilah adalahbbersih dari hadas atau khabas. (Hasbiyallah. 2009) 

Menurut imam Hanafi hadas merupakan seseuatu yang bersifat syar’iayang dibagi 

menjadi dua, hadas kecil dan hadas besar. Hadas kecil yang adalah keadaan seseorang 

tidak memiliki wudhu, sedangkan hadas besar adalah keadaan seseorang yang 

diwajibkan untuk mandi besar. Selain itu hadas dapat juga disebut najasah ḥukmiyah, 

yang mana jika seseorang berhadas maka orang tersebut juga dianggap terkena najis. 

Sedangkan pengertian khabas merupakan sesuatu benda yang kotor yang mana 

diperintahkan oleh syariat untuk menghilangkanya dan membersihkannya.   

2. Madzhab Maliki 

Menurut Imam Malik ṭaharah  merupakan sifat ḥukmiyah seseorang, di mana jika 

orang tersebut memilikinya diperbolehkan untuk shalat menggunakan pakaian yang 

dikenakan dan tempat yang dipakai untuk sholat. Adapun sifat ḥukmiyah merupakan 

sifat yang memiliki sifat maknawi yang mana didasarkan oleh orang yang memiliki 

hukum tersebut untuk syaratssahnya salat. (Hasbiyallah. 2009) 

3. Madzhab Syafi’i 

Menurut Imam Syafi’I, ṭaharah  secara syara’ memiliki dua makna. Pertama, 

melakukan sesuatu yangydengannya diperbolehkan untuk salat, seperti wudlu, 

tayamum, dan sesuatu yang menghilangkan najis, atau melakukan sesuatu yang 

semakna dengan wudhuddan tayamum, seperti wudlu yang masih punya wudhu, 

tayamummsunnah, atau mandiisunnah. (Hasbiyallah. 2009) Dengan kata lain, ṭaharah  

merupakan nama tindakan. Kemudian yang kedua, ṭaharah  adalah menghilangkan 

hadas dan segala bentuk najis, baik najis hakiki maupun najis hukmiyah. 

4. Madzhab Hambali 

Menurut Imam Hambali, ṭaharah  merupakan menghilangkan hadas atau segala 

seuatu yang sejenis, semakna dengannya. Yang mana berati menghilangakan hukum 

najisnya ataupun hukum najisnya. Adapun menghilangkan hadas berarti membuang 

sifat yang dapat menghalangi untuk salat.  

Melihat dari Riwayat Ibnu Abbas, ketika Nabi Muhammad saw. menjenguk salah 

satussahabatnya yang sedang sakit, kemudia bersabda, 

 لاَ بَأسَْ، طهَُورٌ إِنْ شَا َ اللَّ 

Ṭahūrun di sini berarti murni atau suci, atau dapat dikatakan bersih dari dosa. 

Sehingga dengan tidak langsung nabi menyampaikan bahwa penyakit itu salah satu 



Zahrotul Kamilah, Sakila Lu’Luil Maknun 

 

 

Cordoba Journal of Islamic Thoght, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30 

 

pembersih kotoran dalam hati atau dosa. (Hasbiyallah. 2009) Adapun ṭaharah 

merupakan membersihkan najis serta hadas, namun jika melihat lebih dalam terdapat 

dua macam kotoran. Kotoran non fisik dan fisik. Kotoran fisik seperti halnya najis, baik 

dapat dilihat maupun tidak. Sedangkan non fisik merupakan orang-orang yang berdosa 

yang penyakit hati, sehingga orang-orang tersebut dapat dikatakan najis, bukan secara 

materi, melainkan secara maknawi (non materi). (Hasbiyallah. 2009) 

Kemudian pengklasifikasian ṭaharah  dalam kitab Minhajul Muslimīn dibagi 

menjadi dua bagian, yakni lahiriyah dan baṭiniyah. (Al-Jazairi. 2015) Demensi lahiriyah 

merupakan sesuatu yang tampak pada manusia. Adapun ṭaharah  lahiriyah sendiri 

merupakan menghilangkan atau mebersihkan dari hadas dan kotoran pada tubuh 

manusia. Sedangkan ṭahārah baṭiniyah merupakan mensucikan jiwa dari bentuk-bentuk 

dosa serta maksiat dengan cara bertauat, serta mensucikan hati dari penyakit hati, seperti 

syirik, ragu, sombong, dengki, dan lainnya. 

Menurut para ahli fiqih, ṭahārah  hakikatnya hanya satu namun dapat dibedakan 

menjadi dua segi. (Al-Jazairi. 2012) Pertama, ṭaharah  dilihat dari hadas dan najis. 

Kemudian, ṭaharah  dari suatu sifat yangamelekat. Adapun dari segi sifat yang melekat 

dapat dibagi menjadi dua, yakni ṭaharah  ashiliyah dan ṭaharah  ‘aridhah. (Al-Jazairi. 2012) 

Ṭaharah  ashliyah merupakan benda-benda yang dikenai untuk ṭaharah  yang bersifat 

bersih dan suci alami, misalnya air, debu, kayu, batu, dan lainnya. Kemudian ṭaharah  

‘aridhah merupakan ṭaharah  yang dilakukan untuk menghilangkan hadas dan kotoran. 

Seperti, air untuk wudhu dan debu untuk bertayamun. 

Biografi Pengarang Kitab Tafsir Aḥkam al-Qur’an 

Ahmad bin Muhammad bin Salamah bin Salamah bin ‘Abdul al-Malik bin Salamah 

bin Sulaym bin Sulayman bin Janab Al-Azdi Al-Misri Al-Ṭaḥawi, sering dikenal dengan Abu 

Ja'far atau Al-Ṭaḥawi. (Ahmed. 1995) Abu Ja'far Al-Ṭaḥawi lahir di desa " Ṭaḥa" yang 

termasuk dalam wilayah El Ashmunein (Ashmunin) di Mesir Hulu yang kini termasuk 

dalam pusat Samalut dari Provinsi Minya di Mesir. (Ahmed. 1995) 

Kelahiran Al-Ṭaḥawi mendapati beberapa perbedaan dari beberapa ulama. 

Menurut beberapa ulama seperti Ibnu Al-Atsir Al-Jawzi (W. 630 H), Al-Qurasyi (wafat 775 



Penafsiran Ayat-ayat Thaharah 

 

Cordoba Journal of Islamic Thought, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30 

 

H), Ibnu Qutlubugha (W. 879 H), dan Al-Laknawi (W. 1304 H) bahwa Al-Ṭaḥawi lahir 

tahun 229 H. (Ahmed. 1995) Sebagian ulama lain mengatakan lahir pada tahun 230 H. 

Adapun yang paling masyhur atau paling banyak dirujuk oleh sejarawan mengenai 

kelahiran Al-Ṭaḥawi adalah tahun 239 H. (Ahmed. 1995)  Yang mana diriwayatkan oleh 

beberapa ulama, seperti Sa'id Al-Sam'ani (W. 562 H), Ibnu 'Asakir (wafat 571 H), Ibnu Al-

Jawzi (W. 597 H), Yaqut (W. 626 H), Ibnu Katsir (W .774 H), Ibnu Hajar (W. 836 H), dan 

Ibnu Al-'Imad (W. 1089 H). 

Al-Ṭaḥawilahir dari keluarga berilmu, penuh kebajikan dan kesalehan. Ayahnya 

bernama Muhammad bin Salamah (W. 264 H), merupakan seorang yang ahli ilmu, sastra, 

dan kebajikan. Terkenal akan syair-syairnya dan keahliannya dalam menyusun syair. Hal 

ini dikatakan langsung oleh Al-Ṭaḥawi, “Ayahku adalah seorang sastrawan, yang memiliki 

pemahaman dan kemampuan dalam syair serta sastra. Dia biasa memperbaiki dan 

melengkapi beberapa bait ketika aku membacakannya.”  (Ahmed. 1995)  Adapun ibunya 

adalah saudara perempuan dari al-Muzani (sahabat Imam Syafi’i) dan pengajar di Mesir. 

Disebutkan oleh murid-murid Imam Shafi‘i dalam majelisnya al-Suyuti bahwa ibunya 

seorang ahli fiqih Syafi’iyah di Mesir. (Ahmed. 1995) 

Dapat dikatakan pembelajaran fiqih Al-Ṭaḥawi dimulai dari bimbingan ibunya 

yang seorang ahli fiqih, serta murid Imam Shafi‘i. kemudian keilmuan Al-Ṭaḥawi  juga 

mengikuti majelis-majelis ilmu yang diadakan di Masjid ‘Amr bin Al-‘Ash, di mana dia 

menghafal Al-Qur'an di bawah bimbingan Shaykh Abi Zakariya Yahya bin Muh}ammad 

bin ‘Amrus. Adapun juga Al-Ṭaḥawi belajar ilmu sastar dari ayahnya. 

Selanjutnya, Al-Ṭaḥawi belajar dan mendalami ilmu fiqih dari bimbingan 

pamannya, yaitu Isma‘il bin Yahya  Al-Muzani (w. 264 H). Pamannya juga merupakan 

sahabat dari Imam Shafi‘i serta pengajar ilmu Syafi’i dimesir. Al-Ṭaḥawi juga belajar dari 

berbagai ulama terkenal pada masanya, termasuk dari Bakar bin Qutaybah (w. 270 H), 

yang banyak meriwayatkan hadits, dan Ahmad bin Abi ‘Imran (w. 280 H), yang banyak 

memberikan pengaruh dalam penguasaan Al-Thahawi terhadap ilmu fiqh. (Ahmed. 1995)  

Al-Thahawi sering kali mengutip pendapat Ahmad bin Abi 'Imran dalam kitabnya “Aḥkam 

Al-Qur'an” dengan menyebutkan, “قال أحمد”merujuk kepada gurunya, yaitu  Ahmad bin Abi 

‘Imran. (Ahmed. 1995) 



Zahrotul Kamilah, Sakila Lu’Luil Maknun 

 

 

Cordoba Journal of Islamic Thoght, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30 

 

Al-Ṭaḥawi tumbuh dalam keluarga yang menganut mazhab Syafi'i. Pamannya, 

Isma‘il bin Yahya Al-Muzani yang sekaligus paman serta gurunya  merupakan salah satu 

ahli fiqih utama di kalangan pengikut Imam Syafi'i. Pada awalnya Al-Ṭaḥawi belajar ilmu 

fiqih dari bimbingan pamannya, semakin mendalami ilmu fiqih merasa adanya tarik 

menarik terhadap dasar-dasar hukum fiqih terhadap persoalan yang ada. Al-Ṭaḥawi 

berpindah ke mazhab dari madzab Syafi’i menjadi madzab Abu Hanifah pada usia yang 

relatif muda. Perubahan seperti ini tentu tidak terjadi secara tiba-tiba, melainkan ada 

beberapa hal yang mendahuluinya. Seperti riwayat As-Suyuthi (w. 911 H) dalam 

penjelasan tentang perpindahan dari satu mazhab ke mazhab lain berkata: "Perpindahan 

ini mungkin terjadi karena kesulitan dalam memahami mazhab yang dianut, sehingga ia 

menemukan mazhab lain yang lebih mudah dipahami dan diharapkan bisa lebih cepat 

menguasainya. Saya berasumsi bahwa inilah alasan Al-Ṭaḥawi beralih ke Mazhab 

Hanafiyah setelah sebelumnya menganut mazhab Syafi'i." (Ahmed. 1995) 

Al-T{ah}awi tidak pernah melakukan perjalanan ilmiah ke luar Mesir, kecuali ia 

pernah pergi ke Syam pada tahun 268 H. Di sana, berguru dengan Qadi al-Qudah (Hakim 

Agung) Abu Hazim Abdu al-Hamid bin Ja'far (w. 292 H), dan mendalami fiqih darinya. Juga 

mempelajari fiqih Irak melalui jalur Abu Hazim dari ‘Isa bin Aban, dari Muhammad bin al-

Hasan, dari Abu Hanifah. Selain itu juga berguru kepada Bakar bin Muh}ammad al-‘Ammi 

dari Muhammad bin Sama‘ah dari Muhammad bin al-Hasan dari Abu Hanifah. (Ahmed. 

1995)  Adapun masih banyak lagi guru-guru beliau, yang disebut oleh Al-Ṭaḥawi  dalam 

kitab Ma’ani al-Athar berjumlah 272 guru. Seperti riwayat Al-Kawthari juga berkata, 

"Barang siapa yang meneliti biografi guru-guru Al-Thahawi, ia akan mengetahui bahwa 

mereka berasal dari Mesir, Maghrib, Yaman, Basrah, Kufah, Hijaz, Syam, Khurasan, dan 

dari seluruh wilayah lainnya. Ia menerima dari mereka hadits-hadits dan riwayat-

riwayat..” (Ahmed. 1995) 

Sitematika Metode dan Penulisan Kitab Tafsir. 

Sistematik penulisan atau susunan kitab tafsir Ah{kam al-Qur’an karya Al-Ṭaḥawi:  

1. Penyusunanya berdasarkan bab-bab fiqih. Setiap bab-bab fiqih terdapat ayat-ayat yang 

terkait dengan hukum fiqih bab tersebut. Sehingga tidak memperhatikan urutan ayat 

dan surah dalam al-Qur’an.  



Penafsiran Ayat-ayat Thaharah 

 

Cordoba Journal of Islamic Thought, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30 

 

2. Mengutamakan makna lahiriah daripada makna batin. Makna umum lebih diutamakan 

daripada makna khusus, dan hal ini dijelaskan di awal sebagai berikut: "Dalam 

kewajiban membawa ayat-ayat ini kepada makna lahiriahnya, juga ada kewajiban 

membawanya kepada makna umum, meskipun ada sebagian orang yang berpendapat 

bahwa makna umum tidak lebih layak daripada makna khusus, kecuali jika ada dalil 

lain yang menunjukkan hal tersebut, baik dari Kitab (Al-Qur'an), Sunnah, atau Ijma’. 

3. Terdapat juga qira'at jika memang ada qira'at dan perbedaan pendapat terkait dengan 

qira'at tersebut, serta menisbahkan qira'at kepada para perawinya dengan sanadnya. 

Selain itu, juga mencantumkan sebab turunnya ayat. 

4. Penulisan kitab dengan menjelaskan dan menerangkan ayat-ayat mutasyabihat 

(samar) dengan ayat muhkam (jelas) yang kemudian diperjelas dengan hadis atau 

sunnah, riwayat salaf saleh termasuk khulafaur rasyidin dan para sabat lainnya. 

Metode yang digunakan Al-Ṭaḥawidalam penulisan kitab dapat dikatakan sebagai 

metode tahlili, karena menunjukan penafsiran yang menjelaskan kandungan ayat dari 

keseluruh aspeknya. Diawali dengan ayat yang ingin dijelaskan maknanya dan hukum-

hukumnya, kemudian diuraikan berbagai bacaan (qiraat) yang terdapat dalam ayat 

tersebut jika ada. Kemudian menyebutkan asbāb al-nuzūl ayat jika ada. kemudian ketika 

terdapat ayat lain dalam Al-Qur'an yang menjelaskan makna ayat yang setema. 

Selanjutnya, jika terdapt hadis Nabi yang menjelaskan makna ayat tersebut, dan 

perkataan atau perbuatan sahabat yang dapat menjelaskan makna ayat tersebut. Setelah 

itu, mengutip pendapat para tabi'in dan para ulama mujtahid, serta membahas dalil-dalil 

mereka dengan menyertakan berbagai riwayat hadis dan atsar. 

Sumber Penafsiran 

Sumber-sumber dalam penafsiran al-Qur’an baik yang bersumber dari ashliyah 

maupun sanawiyah, dalam  penerapannya  dapat  terbagi  menjadi  ke dalam  dua  katagori  

tafsir, yaitu; tafsīr  bi  al-ma’ṡūr, dan tafsir bi ar-ra’yi. Namun ada juga yang  menambahkan 

dengan tafsir al-isyārī.  (Manaf. 2020) Tafsīr  bi  al-ma’ṡūr sama halnya dengan tafsīr bi ar-

riwāyah. Dalam Manna’ al-Qattan menjelaskan definisi tafsīr bi  al-ma’ṡūr, yaitu 

menafsirkan al-Qur’an dengan al-Qur’an atau dengan  sunah,  atau  dengan  riwayat  

sahabat, karena mereka adalah orang yang mengetahui tentang  kitabullah  atau  dengan  

sesuatu  yang dikatakan oleh tabi‘in benar karena biasanya mereka menerima hal itu dari 

sahabat. Adapun definisi tafsir bi ar-ra’yi merupakan penafsiran al-Qur’an dengan    



Zahrotul Kamilah, Sakila Lu’Luil Maknun 

 

 

Cordoba Journal of Islamic Thoght, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30 

 

menggunakan    ijtihad ketika mufasir telah memahami terhadap gaya bahasa Arab 

beserta aspek-aspeknya, memahami lafal bahasa Arab dari segi dilalahnya, asbāb    an-

nuzūl,  nāsih-mansūh, dan ulumul Qur’an lainnya. 

Adapun pada kitab tafsir Aḥkam al-Qur’an karya Al-Ṭaḥawi dapat dikategorikan 

sebagai tafsir bi al-ma’ṡūr, dikarenakan dalam penafsirannya mengunakan al-Qur’an atau 

ayat lain untuk menafsirkan, hadis Nabi yang menjelaskan ayat yang terkait, perkataan 

atau perbuatan sahabat serta mengutip para tabi'in dan para ulama mujtahid, serta 

membahas dalil-dalil mereka dengan menyertakan berbagai riwayat hadis dan atsar. 

Namun menurut dalam muqodimah kitab al-Kustari mengatakan “Al-Ṭaḥawi 

memiliki metode yang bijak dalam mentarjih riwayat-riwayat bukan hanya dengan 

mengkritik para perawi sanad, tetapi juga dengan mempelajari hukum-hukum yang 

tertulis, serta menjelaskan dasar-dasar umum..” (Ahmed. 1995) dari hal ini dapat 

dikatakan bahwasannya penafsiran yang digunakan juga menggukan tafsīr bi ar-ra’yi.  

Ayat Ṭaharah  

Dalam menafsirkan ayat-ayat aḥkam, at-Tahawi menafsirkannya dalam setiap 

penggalan ayat yang memiliki keterkaitan dengan hukum Islam, serta mengelompokkan 

ayat-ayat tersebut dengan tema pembahasan yang sama. Seperti hal-nya dalam 

penafsiran ayat ṭaharah , ia mengelompokkan ayat-ayat ṭaharah  menjadi satu bab dalam 

kitabnya. Dalam bagian ini, penulis akan menguraikan lima contoh ayat ṭaharah  yang 

terdapat dalam kitab tafsir Aḥkam al-Qur'an karya Al-Ṭaḥawi .  

Pertama, pada penggalan ayat 43, surah an-Nisa’. yang didalamnya mengandung 

hukum tayammum. 

بًا   فَتَيَمَمُوْا صَعِيْدًا طَي ِ

Artinya: Maka bertayamumlah kamu dengan debu yang baik (suci). 

Al-Ṭaḥawi  menyebutkan beberapa pandangan ulama mengenai penafsiran ayat 

ini, diantaranya imam Abu Hanifah dan Zufar yang berpandangan bahwa “Segala sesuatu 

yang berasal dari bumi, baik pasir, tanah, belerang, atau oker, atau selainnya, adalah 



Penafsiran Ayat-ayat Thaharah 

 

Cordoba Journal of Islamic Thought, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30 

 

“debu”.” Sebagian lainnya berkata: “Debu yang baik adalah tanah yang bersih, bukan yang 

lainnya dari apa yang keluar dari bumi”.  

Pendapat kedua ini, didukung dengan hadis Nabi dari: “Ismail bin Yahya al-Muzani 

berkata: Kami diberitahu oleh Asy-Syafi'i, dia berkata: Kami diberitahu oleh Ibn Uyainah 

dari Az-Zuhri dari Ibn al-Musayyib dari Abu Hurairah ra, bahwa Rasulullah Saw bersabda: 

"Aku diberi lima hal yang tidak diberikan kepada seorang pun sebelumku: Dijadikan bumi 

seluruhnya sebagai masjid dan tempat bersuci bagiku, aku diberi pertolongan dengan 

rasa takut (yang Allah masukkan ke hati musuh-musuhku), dihalalkan bagiku harta 

rampasan perang, aku diutus kepada merah dan putih, dan aku diberi syafaat”. 

Selanjutnya, Al-Ṭaḥawi  menyebutkan bahwa ketika Rasulullah Saw memberitahu 

bahwa Allah Swt menjadikan bumi sebagai masjid dan tempat bersuci baginya, dan 

maksud masjid adalah tempat untuk shalat, dan maksud tempat bersuci adalah untuk 

bertayamum dengannya. Dengan begitu Al-Ṭaḥawi  menyimpulkan bahwa setiap tanah 

yang sah untuk digunakan sebagai tempat shalat, sah juga untuk digunakan sebagai 

tayamum. Maka, hal ini menetapkan pendapat Abu Hanifah dan Zufar mengenai hal 

tersebut. (Al-Ṭaḥawi . 1995) 

Kedua, terdapat dalam penggalan QS. Al-Maidah: 6. 

 وَامْسَحُوْا بِرُءُوْسِكُمْ 

Artinya: “Dan usaplah kepala kalian” 

Ayat tersebut merupakan dasar hukum tentang mengusap kepala saat berwudhu, 

dalam hal ini terdapat beberapa perbedaan pendapat di kalangan para ulama yang telah 

disebutkan dalam penafsiran Al-Ṭaḥawi . Dimana sebagian ahli ilmu mengatakan bahwa 

itu berlaku untuk seluruh kepala. Namun, sebagian ahli ilmu lainnya mengatakan bahwa 

kewajiban dalam mengusap kepala adalah mengusap sebagian dari kepala, bukan 

seluruhnya. 

Terdapat beberapa riwayat yang disebutkan dalam penafsiran Al-Ṭaḥawi  

mengenai hal ini, diantaranya adalah dari “Al-Rabi' Al-Muradi meriwayatkan kepada 

kami, dia berkata: Yahya bin Hassan meriwayatkan kepada kami, dia berkata: Hammad 

bin Zaid meriwayatkan kepada kami dari Ayyub dari Ibn Sirin dari Amr bin Wahb Al-



Zahrotul Kamilah, Sakila Lu’Luil Maknun 

 

 

Cordoba Journal of Islamic Thoght, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30 

 

Tsaqafi dari Al-Mughirah bin Syu'bah bahwa Rasulullah Saw berwudlu sedangkan beliau 

mengenakan sorban, maka beliau mengusap di atas sorbannya dan mengusap ubun-

ubunnya”. 

Mereka mengatakan ketika Rasulullah mengusap ubun-ubunnya dan tidak 

mengusap sisa kepalanya, hal ini menunjukkan bahwa kewajiban yang harus dilakukan 

adalah apa yang beliau lakukan pada ubun-ubunnya. Kemudian sebagian yang lain 

berkata bahwa Nabi juga mengusap sorbannya. Dalam hal ini, jika mengusap sorban 

dalam hal ini diperbolehkan, maka itu tidak akan digunakan kecuali untuk menutupi 

seluruh kepala, seperti halnya tidak diperbolehkan mengusap khuff (sepatu kulit) kecuali 

menutupi seluruh kedua kaki. Ketika beliau mengusap ubun-ubunnya, itulah yang 

menjadi kewajiban, dan sisanya, seperti mengusap sorban, adalah tambahan. Penjelasan 

ini diriwayatkan dari Ibn Umar. 

Kemudian, terdapat pendapat lebih kuat dan logis yang diriwayatkan dari Ibn Abi 

Dawud, ia berkata “Abdullah bin Yusuf meriwayatkan kepada kami, dia berkata: Yahya 

bin Hamzah meriwayatkan kepada kami dari Al-Zubaidi dari Az-Zuhri dari Salim dari 

ayahnya, bahwa dia biasa mengusap bagian depan kepalanya ketika berwudhu”. 

Pendapat inilah yang kemudian menjadi landasan kewajiban mengusap sebagian kepala, 

karena menurut mayoritas ulama, hal ini lebih masuk akal untuk dilakukan dalam 

berwudhu. Pendapat ini juga dikuatkan oleh Abu Hanifah, Zufar, Abu Yusuf, Muhammad, 

dan mayoritas ahli Kufa selain mereka. (Al-Ṭaḥawi . 1995) 

Ketiga, terdapat dalam penggalan QS. Al-Waqiah: 79. 

ٓٗ اِلَا  ه   الْمُطَهَرُوْنََۙ لَا يَمَسُّ

Artinya: “Tidak ada yang menyentuhnya selain orang-orang yang disucikan” 

Dalam penafsiran penggalan ayat ini, Al-Ṭaḥawi  juga menyebutkan banyak 

pendapat dari para ulama. Dari beberapa riwayat-riwayat yang dicantumkan oleh imam 

at-Tahawi, dapat disimpulkan bahwa maksud dari ayat tersebut adalah mengenai hukum 

menyentuh al-Qur’an. Ayat tersebut menjadi landasan hukum kebolehan menyentuh al-

Qur’an, yakni tidak boleh menyentuh al-Qur’an bagi siapapun yang tidak bersuci.  



Penafsiran Ayat-ayat Thaharah 

 

Cordoba Journal of Islamic Thought, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30 

 

Jadi, hukumnya harus bersuci (berwudhu) terlebih dahulu jika ingin menyentuh 

al-Qur’an. Demikian juga, tidak pantas bagi orang yang junub, haid, atau orang yang dalam 

keadaan hadas karena buang air besar, buang air kecil, atau yang lainnya yang 

membatalkan wudhu, untuk menyentuh al-Qur’an sampai mereka bersuci. Pendapat ini 

dikuatkan oleh Malik, Abu Hanifah, Abu Yusuf, Muhammad, dan Asy-Syafi’i. (Al-Ṭaḥawi . 

1995) 

Keempat, terdapat dalam penggalan QS. Al-Maidah: 6. 

 الْمَرَافِقِ فَاغْسِلُوْا وُجُوْهَكُمْ وَاَيْدِيَكُمْ اِلىَ 

Artinya: “Maka basuhlah wajahmu dan tanganmu sampai ke siku”. 

Ayat ini mengandung hukum membasuh wajah dan tangan sampai siku dalam hal 

berwudhu. Namun dalam hal itu, Allah tidak menjelaskan jumlah cucian yang harus 

dilakukan. Dalam hal ini, Al-Ṭaḥawi  memberikan penjelasan mengenai hal tersebut 

dengan menyebutkan beberapa hadis-hadis Nabi. 

Diantaranya dari “Al-Husain bin Nashr al-Ma’arik al-Baghdadi meriwayatkan 

kepada kami. Ia berkata: Muhammad bin Yusuf al-Faryabi meriwayatkan kepada kami. Ia 

berkata: Za'idah bin Qudamah meriwayatkan kepada kami. Ia berkata: ‘Alqamah bin 

Khalid atau Khalid bin ‘Alqamah dari ‘Abd Khair dari ‘Ali - radhiyallahu ‘anhu - bahwa 

beliau berwudu tiga kali tiga kali, lalu berkata: “Inilah yang dilakukan Rasulullah - 

shallallahu ‘alaihi wa sallam -” (HR. Al-Faryabi). (Al-Ṭaḥawi . 1995) 

Hadis lainnya dari “Muhammad bin Khuzaimah dan Ibnu Abi Dawud 

meriwayatkan kepada kami. Keduanya berkata: Sa’id bin Sulaiman al-Wasithi 

meriwayatkan kepada kami. Ia berkata: ‘Abdul ‘Aziz bin Muhammad meriwayatkan 

kepada kami dari ‘Amr bin Abi ‘Amr dari ‘Abdullah bin ‘Ubaidillah bin Abi Rafi’ dari 

ayahnya dari kakeknya. Ia berkata: 

“Aku melihat Rasulullah - shallallahu ‘alaihi wa sallam - berwudu tiga kali tiga kali, 

dan aku juga melihat beliau mencuci sekali-sekali.” 

 Kemudian, Al-Ṭaḥawi  menyebutkan satu hadis yang membahas lebih lengkap 

mengenai jumlah cucian yang harus dilakukakn. Hadis tersebut dari “Abdul Ghani bin Abi 



Zahrotul Kamilah, Sakila Lu’Luil Maknun 

 

 

Cordoba Journal of Islamic Thoght, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30 

 

Aqil, Yunus, dan Ahmad bin Abdurrahman meriwayatkan kepada kami. Mereka berkata: 

Ibnu Wahb meriwayatkan kepada kami. Ia berkata: Malik meriwayatkan kepada kami dari 

Amr bin Yahya al-Mazini dari ayahnya. Ia berkata kepada Abdullah bin Zaid bin Ashim 

yang merupakan salah satu sahabat Rasulullah dan juga kakek dari Amr bin Yahya: 

“Maukah kau tunjukkan kepadaku bagaimana Rasulullah berwudu?” Lalu Abdullah bin 

Zaid berkata: “Ya”, Kemudian ia meminta air wudu, lalu menuangkan ke tangan kanannya, 

mencuci tangannya dua kali, kemudian berkumur-kumur dan menghirup air ke hidung 

tiga kali, lalu mencuci wajahnya tiga kali, kemudian mencuci kedua tangannya hingga siku 

dua kali dua kali, kemudian mengusap kepalanya dengan kedua tangannya, ia mulai dari 

depan kepala, mengarah ke tengkuknya, kemudian mengembalikannya ke tempat awal, 

lalu mencuci kedua kakinya.” 

Dalam hadis-hadis yang diriwayatkan dari Rasulullah diatas, dijelaskan bahwa 

beliau berwudu sekali-sekali, dua kali dua kali, dan tiga kali tiga kali. Hal ini menunjukkan 

bahwa kewajiban yang terdapat dalam ayat adalah berwudu, sedangkan jumlah (cucian) 

dalam hadis-hadis tersebut bersifat opsional. Barang siapa yang ingin, ia boleh berwudu 

sekali-sekali, dua kali dua kali, atau tiga kali tiga kali. Mayoritas ulama mengamini 

pendapat ini, dan tidak diketahui adanya perbedaan pendapat dalam hal ini. 

Kedua, kelanjutan dari ayat diatas, yakni dalam penggalan QS. Al-Maidah: 6. 

 وَارَْجُلَكُمْ اِلىَ الْكَعْبَيْنِِۗ 

Artinya: “Dan (basuh) kedua kakimu sampai kedua mata kaki”. 

Ayat ini merupakan kelanjutan dari ayat sebelumnya, dalam hal ini Al-Ṭaḥawi  

menjelaskan adanya perbedaan pendapat mengenai bacaan pada lafadz  ْوَاَرْجُلَكُم, sebagian 

ulama berpendapat bahwa lafadz tersebut dibaca “wa arjulikum”, yang dihubungkan 

dengan “wa amsahu bi ru’usiikum” (usaplah kepalamu). Dengan begitu mereka 

berpendapat bahwa yang diwajibkan pada kaki adalah mengusap bukan mencuci. Di 

antara ulama yang berpendapat seperti ini adalah Hasan al-Bashri, asy-Sya’bi, dan 

Mujahid. (Al-Ṭaḥawi . 1995) 



Penafsiran Ayat-ayat Thaharah 

 

Cordoba Journal of Islamic Thought, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30 

 

Namun, sebagian ulama lain berpendapat bahwa maksud dari perintah membasuh 

kaki disitu adalah mencuci kaki dengan sempurna dalam berwudu, pendapat tersebut 

didasari oleh hadis Nabi dari “Ibrahim bin Marzuq meriwayatkan bahwa Rasulullah Saw 

melihat beberapa sahabat yang meninggalkan sebagian kaki mereka tidak terkena air. 

Beliau bersabda, “Celakalah tumit-tumit dari api neraka. Sempurnakan wudhumu!” 

Para ulama menyimpulkan bahwa perintah Rasulullah yang menegaskan mencuci 

kaki sepenuhnya menunjukkan bahwa hal ini adalah kewajiban. Mereka juga berpendapat 

bahwa ancaman neraka terhadap tumit yang tidak terkena air adalah bukti bahwa 

mencuci kaki dalam wudu adalah wajib, bukan sekadar sunah. Jika hanya mengusap kaki 

yang diwajibkan, maka ancaman tersebut tidak relevan. 

Nabi Saw juga menggunakan istilah “wudu” yang secara bahasa digunakan untuk 

menggambarkan tindakan mencuci bagian tubuh, seperti wajah, tangan, dan kaki. Oleh 

karena itu, istilah ini lebih tepat mengacu pada tindakan mencuci daripada mengusap. 

Para ulama mendukung pendapat bahwa kaki harus dicuci secara menyeluruh dalam 

wudu, berdasarkan dalil-dalil Al-Qur'an, hadits-hadits shahih, dan logika yang 

menegaskan pentingnya kesempurnaan dalam bersuci. 

D. SIMPULAN 
Kitab Tafsir Aḥkam al-Qur’an karya ulama besar, seorang ahli hadis Mesir, dan 

fuqaha besar, yaitu Abu Ja'far Ahmad bin Muhammad bin Salamah bin Salmah al-Azdi al-

Hijri al-Mishri al-Thahawi. Wafat pada tahun 321 H. Kitab ini termasuk di antara 

manuskrip yang sebelumnya hilang, tersembunyi dari pandangan para peneliti dan 

pembaca.  Pengguna metode tahlili terhadap penafsiran memberikan pemahaman yang 

komplek terhadap ayat ṭaharah . Penafsiran ayat-ayat ṭaharah  yang dikumpulkan 

menjadi satu sub tema dalam penafsirannya memudahkan pembacanya untuk 

mengetahui ayat-ayat yang sepembahasan. Ayat-ayat yang sepembahasan mengenai 

ṭaharah  yaitu, surah al-Nisa’:43, surah al-Maidah: 6, dan surah al-Waqiah: 79. Setiap 

surahnya ditafsirkan dengan mengambil pendapat-pendapat ulama lainnya serta 

penafsirannya jelas dan terperinci. 

 

 

 



Zahrotul Kamilah, Sakila Lu’Luil Maknun 

 

 

Cordoba Journal of Islamic Thoght, Vol. 1, No. 1, 2025: 15-30 

 

DAFTAR PUSTAKA 

“Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI),” accessed December 6, 2024, 

https://kbbi.we.id/taharah. 

Abdillah, Ibnu, Fiqih Ṭaharah : Panduan Praktis Bersuci, 2nd ed. (Pustaka Media, 2018). 

Ahmed, Ebu Ca’fer, Ahka>m Al-Qur’an, 1 (Istanbul: Terkiye Diyanet Vakfi, 1995). 

Hakim, Ahmad, “Implikasi Perbedaan Qira’at Dalam Tafsir Al-Qur’an (Studi Ayat-Ayat 

Ṭaharah  Dalam Tafsir Al-Jami’ Li Aḥkam Al-Qur’an Karya Al-Qurtubi)” (Salatiga, 

UIN Salatiga, 2021). 

Hasbiyallah, Perbandingan Madzhab Dalam Islam (Jakarta: Dirjen Pendidikan Islam 

Kementerian Agama, 2009). 

Jamaluddin, “Fiqh Al-Bi’ah Ramah Lingkungan; Konsep Ṭaharah  Dan Nadhafah Dalam 

Membangun Budaya Bersih,” Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 29, no. 2 (n.d.). 

Jarjawi, (Al) Ali Ahmad, Indahnya Syariat Islam, 1st ed. (Jakarta: Gema Insani Press, 2006). 

Jazairi, (Al) Abu Bakar Jabir, Minhajul Muslim (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2015) 

Juzairi, (Al) Abdurrahman, Al-Fiqih ’Ala-Jauziri (Kairo: Al-Maktabah At-Tauiqiyah, 2012) 

Kariminah, Rohmi, “Penafsiran Ayat-Ayat Ṭaharah  Dalam Kitab Tafsir Jalalain (Studi 

Tafsir Tematik)” (Bengkulu, IAIN Bengkulu, 2019). 

Manaf, Abdul, “Sumber Penafsiran Al-Qur’an (Masadir At-Tafsir),” TAFAKKUR: Jurnal Ilmu 

Al-Qur’an dan Tafsir Vol. 1, No. 1 (2020) 

Munawwir, Ahmad Warson, Al-Munawwir Kamus Arab-Indonesia (Surabaya: Pustaka 

Progressif, 1997). 

Thahawi, (Ath) Abi Jakfar Ahmad ibn Muhammad ibn Salamah al-Azdi, Aḥkam Al-Qur’an 

al-Karim (Istanbul: ISAM, 1995).



Journal of Islamic Thought 

and Contemporary Studies 

Vol. 1 No. 1, 09 Juli 2025, pp. 15-30 

E-ISSN :  

 
 
 
 

 

©  2025 by  the  authors;  This  is  an  Open  Access  article  distributed  under  the  terms  of  the Creative  Commons 

Attribution- ShareAlike 4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which 

permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited. 

 

Recived: 01 Juni, 2025 

Revised: 20 Juni, 2025  

Accepted: 01 Juli, 2025 

Published: 09 Juli, 2025 

 
 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

