
Journal of Islamic Thought 

and Contemporary Studies 

Vol. 01 No. 02, November 2025, pp. 17-39 

E-ISSN : 3123-4534 

 

 
 

 

©  2025 by  the  authors;  This  is  an  Open  Access  article  distributed  under  the  terms  of  the Creative  Commons 

Attribution- ShareAlike 4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which 

permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited. 

1 

Recived: 24 Juni, 2025 

Revised: 09 Oktober, 2025  

Accepted: 15 November, 2025 

Published: 27 November, 2025 

 

 

 

 

 Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan 

Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd Dalam Membangun 

Integritas Keilmuan Islam Kontemporer 

Muhammad Aminullah 
Universitas Islam Negeri Antasari Banjarmasin, Indonesia 

E-mail: aminullahbakry@gmail.com  

 

Abstract 

This study explores the epistemological dialectic between Aisyah Abdurrahman’s literary exegesis 
and Nasr Hamid Abu Zayd’s hermeneutics as two modern intellectual projects in understanding the 
Qur’an. The research aims to identify how both methods contribute to the reconstruction of Qur’anic 
interpretation in the contemporary era and their implications for Islamic intellectual civilization. 
Using a qualitative library research method, the study analyzes primary tsexts al-Tafsīr al-Bayānī li 
al-Qur’ān al-Karīm and Mafhūm al-Naṣṣ through a comparative-descriptive approach. The findings 
reveal that Aisyah Abdurrahman emphasizes the linguistic purity of revelation as a form of harmony 
between language, faith, and reason, while Abu Zayd situates the Qur’an within a historical and 
cultural framework that highlights its humanistic dimensions. The dialectic between both reflects a 
dynamic interaction between revelation and reason, preserving the balance between transcendence 
and contextual interpretation. This study concludes that Qur’anic interpretation should integrate 
textual sanctity, rational analysis, and cultural to sustain the continuity of Islamic knowledge and 
civilization. 

Keywords: Aisyah Abdurrahman, Qur’anic Exegesis, Nasr Hamid Abu Zayd. 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji dialektika epistemologis antara tafsir sastrawi Aisyah Abdurrahman dan 
hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd sebagai dua proyek intelektual modern dalam memahami Al-
Qur’an. Tujuan penelitian ini adalah mengidentifikasi kontribusi keduanya terhadap rekonstruksi 
penafsiran Al-Qur’an pada era kontemporer serta implikasinya terhadap peradaban keilmuan 
Islam. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka, 
menganalisis teks primer al-Tafsīr al-Bayānī li al-Qur’ān al-Karīm dan Mafhūm al-Naṣṣ secara 
deskriptif-komparatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Aisyah Abdurrahman menekankan 
kemurnian linguistik wahyu sebagai bentuk harmoni antara bahasa, iman, dan akal, sedangkan 
Abu Zayd menempatkan Al-Qur’an dalam kerangka historis-kultural yang menonjolkan dimensi 
kemanusiaannya. Dialektika keduanya mencerminkan interaksi dinamis antara wahyu dan 
rasional, menjaga keseimbangan antara transendensi dan kontekstualitas penafsiran. Penelitian ini 
menyimpulkan bahwa penafsiran Al-Qur’an perlu mengintegrasikan kesucian teks, analisis 
rasional, dan budaya untuk menjaga kesinambungan ilmu dan peradaban Islam. 

Keywords: Aisyah Abdurrahman, Tafsir Al-Qur’an, Nasr Hamid Abu Zayd. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:aminullahbakry@gmail.com


Muhammad Aminullah 

 
 
2 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 

A. PENDAHULUAN 

Perkembangan studi Al-Qur’an modern menunjukkan pergeseran besar dari 

paradigma tekstualistik menuju pendekatan multidimensi yang menekankan aspek 

bahasa, konteks, dan makna sosial. Pergeseran ini menandai transformasi epistemologi 

keislaman dari otoritas tradisional menuju rasionalitas interpretatif yang terbuka 

terhadap kritik ilmiah. Dalam arus tersebut, muncul dua poros pemikiran dominan: 

tradisi sastrawi yang mempertahankan keutuhan teks sebagai sumber otoritatif makna, 

dan hermeneutika modern yang menegaskan keterlibatan historis manusia dalam proses 

penafsiran. Keduanya menjadi representasi dialektika antara kesetiaan terhadap teks 

dan tuntutan rasionalitas kontekstual. Fenomena ini menimbulkan pertanyaan mendasar 

tentang bagaimana metode tafsir dapat tetap menjaga integritas wahyu tanpa menutup 

diri terhadap dinamika pemikiran kontemporer.1 

Aisyah Abdurrahman, atau Bint al-Syathi’, muncul sebagai figur pembaharu dalam 

tradisi tafsir yang menghidupkan kembali prinsip sastrawi. Ia berupaya menegakkan 

rasionalitas Qur’ani melalui kekuatan bahasa, struktur retorika, dan kesatuan makna 

dalam teks. Dalam Al-Tafsīr al-Bayānī li al-Qur’ān al-Karīm, Bint al-Syathi’ menolak 

pendekatan yang hanya mengandalkan riwayat, dan menegaskan pentingnya analisis 

linguistik sebagai fondasi epistemik keilmuan Islam.2 Pendekatan ini berpengaruh luas 

terhadap studi tafsir di dunia Arab, bahkan menjadi rujukan utama bagi tafsir yang 

menekankan kohesi semantik dan struktur makna intertekstual. Namun, di sisi lain, 

pendekatan sastrawi sering dikritik karena dianggap mengabaikan dimensi historis teks 

dan konteks penerimaan wahyu.3 

 
1 Wardani, Tren Perkembangan Pemikiran Kontemporer Metodologi Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia (Yogyakarta: Kurnia 

Kalam Semesta Yogyakarta, 2017), 1–3. 
2 Dini Tri Hidayatus Sya’dyya Dini Dini, “Studi Terhadap Metodologi Kitab Tafsir Al Tafsir Al Bayani Lil 

Quran Al Karim Karya Aisyah Bint Syathi,” Al-Wajid: Jurnal Ilmu Al-Quran Dan Tafsir 1, No. 2 (19 Desember 2020): 
148–49, Doi:10.30863/Alwajid.V1i2.1262. 

3  Aghnia Faradits, “Studi Kritis Atas “Al-Tafsīr Al-Bayāni Li Al-Qur’ān Al-Karīm“Karya ‘Āisyah 
‘Abdurrahmān Bintu Syāti’ (W. 1998 M.),” At-Tahfidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, No. 1 (31 Desember 2022): 
59–60, Doi:10.53649/At-Tahfidz.V4i1.199. 



 Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39  3 

 

Adapun Nasr Hamid Abu Zayd menghadirkan kritik tajam terhadap paradigma 

tekstual yang dianggap membekukan Al-Qur’an dalam kerangka statis.4 Melalui karyanya 

Mafhūm al-Nass, ia menegaskan bahwa teks Al-Qur’an bukanlah entitas tertutup, 

melainkan “fenomena linguistik yang hidup” yang berinteraksi dengan konteks budaya 

dan sejarah. Menurut Abu Zayd, makna tidak hanya bersumber dari teks itu sendiri, tetapi 

juga lahir melalui interaksi dinamis antara teks, pembaca, dan realitas sosial.5 Dengan 

mengusung pendekatan hermeneutik, ia berupaya merekonstruksi nalar Islam agar lebih 

dialogis dan rasional. Namun, pandangan ini kerap menuai kritik karena dianggap terlalu 

liberal dan menempatkan pembaca sebagai pusat makna, sehingga menimbulkan 

ketegangan dengan tradisi klasik yang berupaya menjaga kemurnian makna wahyu.6 

Dialektika antara tafsir sastrawi dan Hermeneutika pada dasarnya 

merepresentasikan pertemuan dua tradisi epistemologis yang berbeda antara tradisi 

nass dan antroposentris, yang berakar pada ilmu tafsir klasik dan interpretatif modern 

yang berorientasi pada pemaknaan kontekstual. Aisyah Abdurrahman menegaskan 

bahwa Al-Qur’an harus dipahami melalui struktur bahasanya sendiri dengan 

mempertahankan keutuhan semantik teks ilahi, bukan melalui pendekatan luar seperti 

filsafat atau ideologi modern. 7  Sebaliknya, Nasr Hamid Abu Zayd menempatkan Al-

Qur’an sebagai teks historis yang hidup, yang maknanya terus berkembang melalui 

interaksi manusia dan budaya.8 Pertemuan dua pandangan ini menghadirkan perdebatan 

epistemologis tentang sejauh mana teks ilahi dapat didekati secara linguistik murni tanpa 

mengabaikan dimensi sosiologis dan historis. 

 
4 Muzayyin, “Kritik Terhadap Konsep Tanzil Nasr Hamid Abu Zayd Dan Implikasinya Terhadap Status Al 

Qur’an,” El-Mu’jam. Jurnal Kajian Al Qur’an Dan Al-Hadis 1, No. 1 (5 Desember 2021): 28–29, Doi:10.33507/El-
Mujam.V1i1.333. 

5  Nasr Hamid Abu Zaid, Mafhum Al-Nashsh Dirasah Fi ‘Ulum Al-Qur’an (Kairo-Mesir: Al-Hay’ah Al-
Mishriyyah Al-Ammah Li Al-Kitab, 1990), 27–28. 

6  Neny Muthiatul Awwaliyyah Neny Muthiatul Awwaliyyah Neny Muthiatul Awwaliyyah Dan Tabrani 
Tajuddin Tabrani Tajuddin, “Hermeneutika Kebahasaan Nasr Hamid Abu Zaid (Aplikasi Atas Penafsiran Qs. Al-Alaq 
1-5),” Al-Wajid: Jurnal Ilmu Al-Quran Dan Tafsir 3, No. 1 (2022): 551–52, Doi:10.30863/Alwajid.V3i1.3796. 

7 Dini, “Studi Terhadap Metodologi Kitab Tafsir Al Tafsir Al Bayani Lil Quran Al Karim Karya Aisyah Bint 
Syathi,” 149. 

8 Hafid Nur Muhammad Dan Dkk Tedi Turmudzi, “Analisis Metode Hermeneutika Dalam Al-Qur’an Atas 
Pemikiran Nasr Hamid Abu Zaid,” Ulumul Qur’an: Jurnal Kajian Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, No. 1 (15 Mei 2022): 53, 
Doi:10.58404/Uq.V2i1.93. 



Muhammad Aminullah 

 
 
4 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 

Kajian tentang metodologi penafsiran Al-Qur’an terus berkembang seiring dengan 

munculnya perdebatan antara pendekatan tradisional dan modern. Beberapa penelitian 

telah mengkaji dinamika ini, terutama terkait usaha memahami Al-Qur’an dengan 

mempertahankan orisinalitas teks di tengah tantangan hermeneutika kontemporer. 

Mujahidin (2023) menelaah hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd yang menekankan 

konteks sosial dan historis teks, tetapi dinilai mengabaikan aspek kebahasaan yang 

menjadi fondasi makna.9 Sebaliknya, Septiana (2019) mengulas metode sastrawi Aisyah 

Abdurrahman yang berfokus pada struktur linguistik dan semantik Al-Qur’an, namun 

belum menempatkannya dalam dialog kritis dengan pendekatan hermeneutika 

modern.10  

Selain itu, Beberapa peneliti lain seperti Mas'udah (2025)11 dan Awwaliyyah  dan 

Tajuddin (2022)12  juga berupaya menelusuri kontribusi pemikiran tafsir perempuan, 

namun belum mengaitkannya dengan dialektika epistemologis hermeneutika Islam. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa sebagian besar penelitian terdahulu masih 

terfragmentasi antara kajian linguistik dan kontekstual. Penelitian ini berupaya mengisi 

kekosongan tersebut dengan mengomparasikan metode tafsir sastrawi Aisyah 

Abdurrahman dan hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd secara epistemologis dan 

metodologis, untuk melihat sejauh mana keduanya berpotensi saling melengkapi dalam 

membangun paradigma tafsir kontemporer yang kritis dan tetap berakar pada otoritas 

teks. 

Urgensi penelitian ini tidak terletak pada dimensi sosial-praktis, melainkan pada 

dimensi epistemologis dan metodologis. Dalam konteks studi tafsir modern, masih 

terdapat kekosongan penelitian yang secara komprehensif mengkaji dialektika antara 

dua metodologi dalam penafsiran al-Qur’an dalam kerangka integritas keilmuan Islam. 

 
9 Muhammad Saekul Mujahidin, “Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd Dalam Metode Perkembangan 

Tafsir Modern,” Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir 8, No. 1 (5 Juli 2023): 25–42, Doi:10.47435/Al-
Mubarak.V8i1.1791. 

10  Nanda Septiana, “Pendekatan Aisyah Abdurrahman (Bint Syatiâ€Tm) Dalam Al-Tafsir Al-Bayani,” 

Pancawahana : Jurnal Studi Islam 14, No. 1 (11 Mei 2019): 68–77. 
11 Lailatul Mas’udah, “Telaah Metodologis Dan Kontribusi Intelektual Aisha Abd Al Rahman Dalam Tafsir 

Al Bayan Li Al Quran Al Karim,” Ayatuna : Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 1, No. 2 (2 Juni 2025): 59–70. 
12 Awwaliyyah Dan Tajuddin, “Hermeneutika Kebahasaan Nasr Hamid Abu Zaid (Aplikasi Atas Penafsiran 

Qs. Al-Alaq 1-5).” 



 Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39  5 

 

fokus utama penelitian ini ialah menganalisis dialektika antara metodologi tafsir sastrawi 

Aisyah Abdurrahman dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd untuk menilai sejauh 

mana keduanya dapat berkontribusi terhadap pembentukan paradigma tafsir integratif 

dalam Islam kontemporer. penelitian ini diharapkan dapat memperkaya perkembangan 

tafsir modern dengan menawarkan kerangka integratif yang tidak hanya berakar pada 

tradisi, tetapi juga terbuka terhadap dinamika pemikiran kontemporer. 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 

(library research) yang berorientasi pada kajian teks dan analisis konseptual terhadap 

karya-karya tafsir dan hermeneutika.13 Pendekatan ini dipilih karena objek kajian berupa 

konstruksi metodologis dalam tafsir sastrawi Aisyah Abdurrahman dan Hermeneutika 

Nasr Hamid Abu Zayd yang menuntut penelusuran mendalam terhadap teks, konteks, 

dan struktur epistemologis pemikiran keduanya. Penelitian kualitatif memungkinkan 

interpretasi mendalam terhadap hubungan rasionalitas dan integritas keilmuan dalam 

studi tafsir modern. 

Data dalam penelitian ini terdiri dari dua jenis, yaitu sumber primer dan sumber 

sekunder. Sumber primer mencakup karya asli kedua tokoh, seperti At-Tafsir al-bayan lil 

Qur’an al-Karim karya Aisyah Abdurrahman (Bint al-Syathi’), serta Mafhūm al-Nash karya 

Nasr Hamid Abu Zayd. Karya-karya tersebut merepresentasikan dua pendekatan tafsir 

yang berbeda secara epistemologis: sastrawi yang berbasis pada kekuatan kebahasaan 

teks dan Hermeneutika yang menekankan dinamika historis dan rasionalitas pembacaan. 

Adapun sumber sekunder mencakup buku-buku akademik, artikel jurnal ilmiah, yang 

membahas metodologi tafsir, studi hermeneutika, dan epistemologi penafsiran modern 

Islam.  

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap, yaitu analisis isi (content analysis), 

analisis komparatif (comparative textual analysis), dan analisis integratif (epistemological 

synthesis). Tahap pertama digunakan untuk menelusuri pola argumentasi dan perangkat 

 
13 Rahmadi, Pengantar Metodologi Penelitian (Banjarmasin: Antasari Press, 2011), 35. 



Muhammad Aminullah 

 
 
6 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 

metodologis dalam karya kedua tokoh. Tahap kedua dilakukan dengan membandingkan 

prinsip-prinsip dasar, seperti pemaknaan teks, otoritas penafsir, serta hubungan antara 

wahyu dan akal. Tahap ketiga berfokus pada sintesis epistemologis, yakni upaya 

membangun dialektika antara dua tradisi metodologis guna memperkaya khazanah tafsir 

kontemporer dan memperkuat integritas keilmuan Islam di era modern.14 

Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan teori. Triangulasi sumber 

dilakukan dengan membandingkan karya primer kedua tokoh dengan penelitian-

penelitian akademik terbaru, 15  sementara triangulasi teori digunakan untuk menguji 

konsistensi antara pendekatan linguistik, hermeneutik, dan epistemologi Islam. Langkah 

ini bertujuan menjaga validitas temuan agar tidak bersifat deskriptif semata, tetapi 

mampu menghasilkan konstruksi metodologis yang kritis dan kontributif. 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Biografi Singkat Aisyah Abdurrahman Dan Nasr Hamid Abu Zaid 

1. Aisyah Abdurrahman  

Namanya Aisyah Abdurrahman atau yang dikenal dengan nama Bint al-Syathi’, 

lahir di kota dimyat (Damietta), Mesir, pada 18 November 1913. Ia berasal dari keluarga 

ulama konservatif yang menekankan pentingnya pendidikan agama. 16  Pada masa 

kecilnya, Aisyah mendapatkan pendidikan dasar di kuttab (lembaga pendidikan non 

formal) dan berhasil menghafal Al-Qur’an secara utuh sebelum memasuki sekolah 

menengah.17 Perjuangannya untuk memperoleh pendidikan tinggi menghadapi banyak 

hambatan sosial, karena masyarakat Mesir pada awal abad ke-20 masih menolak 

perempuan yang menempuh pendidikan tinggi. Namun, ia berhasil melanjutkan studi di 

Universitas Fuad I (sekarang Universitas Kairo) dan memperoleh gelar sarjana dalam 

bidang Bahasa Arab dan Sastra Arab pada tahun 1939.18  

 
14 Abdul Fattah Nasution, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: Harfa Creative, 2023), 81. 
15 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D (Bandung: Alfabeta, Cv., 2013), 270. 
16 Dini, “Studi Terhadap Metodologi Kitab Tafsir Al Tafsir Al Bayani Lil Quran Al Karim Karya Aisyah Bint 

Syathi,” 147. 
17 Faradits, “Studi Kritis Atas “Al-Tafsīr Al-Bayāni Li Al-Qur’ān Al-Karīm“Karya ‘Āisyah ‘Abdurrahmān 

Bintu Syāti’ (W. 1998 M.),” 60. 
18 Aisy Najiha Khurin’in, “Tafsir Sastra Kontemporer Oleh Amin Al-Khuli Dan Aisyah Abdurrahman Bint 

Al-Syathi’,” Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir 6, No. 1 (30 Juni 2023): 65, Doi:10.58518/Alfurqon.V6i1.1743. 



 Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39  7 

 

Setelah menyelesaikan studi sarjana, Aisyah melanjutkan ke jenjang magister dan 

doktoral di universitas yang sama, dengan fokus pada kajian sastra Arab klasik. Ia 

memperoleh gelar doktor sekitar tahun 1950, dengan disertasi yang berjudul al-Gufran li 

Abu al-A’la al-Ma’ari. 19  Selain aktif menulis artikel di surat kabar Al-Ahram dan Al-

Nahdhah al-Nisa’iyyah, ia juga terlibat dalam gerakan intelektual perempuan Mesir dan 

dikenal luas karena pandangannya yang moderat terhadap relasi antara Islam dan 

emansipasi perempuan.20  

Pada tahun 1940-an, Aisyah menikah dengan Amin al-Khuli, seorang cendekiawan 

besar Universitas Kairo yang dikenal sebagai pelopor pendekatan linguistik dalam studi 

tafsir. Pernikahan ini mempertemukannya dengan arus intelektual modernisme Islam, di 

mana keduanya berbagi pandangan mengenai pentingnya pembaruan metode penafsiran 

berbasis bahasa dan sastra. 21  Hubungan ilmiah sekaligus pribadi ini menjadi dasar 

munculnya karya monumental Aisyah di bidang tafsir. 

Dalam karier akademiknya, Aisyah menjabat sebagai profesor di Universitas Ain 

Shams, Kairo, di mana ia mengajar sastra Arab dan studi Al-Qur’an selama puluhan tahun. 

Selain itu, ia juga menjadi anggota dewan ilmiah di berbagai lembaga riset dan aktif 

berpartisipasi dalam konferensi internasional yang membahas isu perempuan, sastra, 

dan tafsir modern. Kontribusinya tidak hanya terbatas di Mesir, tetapi juga di dunia Arab 

secara luas, terutama dalam memperjuangkan kehadiran perempuan dalam diskursus 

keilmuan Islam.22 

 Sampai masa tuanya, Aisyah terus menulis dan mengembangkan pemikiran 

tentang relasi antara teks wahyu, bahasa, dan budaya Arab. Ia dikenal produktif hingga 

akhir hayatnya, menghasilkan Beberapa karyanya yang terkenal antara lain Kitabina al-

 
19 Septiana, “Pendekatan Aisyah Abdurrahman (Bint Syatiâ€Tm) Dalam Al-Tafsir Al-Bayani,” 70. 
20 Yossi Kurnia Yudatama Dan Meirando Rukhuz, “Linguistics Of The Qur’an In The Interpretation Of 

Bintu Syathi,” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies 7, No. 4 (7 Oktober 2024): 164, 
Doi:10.31943/Afkarjournal.V7i4.1533. 

21 Khurin’in, “Tafsir Sastra Kontemporer Oleh Amin Al-Khuli Dan Aisyah Abdurrahman Bint Al-Syathi’,” 
66. 

22  “Bintusy Syathi’,” Dalam Wikipedia Bahasa Indonesia, Ensiklopedia Bebas, 15 Oktober 2025, 
Https://Id.Wikipedia.Org/W/Index.Php?Title=Bintusy_Syathi%27&Oldid=27987392. 



Muhammad Aminullah 

 
 
8 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 

Akbar, al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an al-Karim, Maqal fi al-Insan: Dirasah Qur’aniyyah, al-

Qur’an wa al-Tafsir al-‘Asri, al-I‘jaz al-Bayani li al-Qur’an Wa Masa’il Ibn al-Azraq, dan al-

Syakhshiyyah al-Islamiyyah: Dirasah Qur’aniyyah, al-Qur’ān wa qadaya al-insan, Ummun 

Nabi, Banatun Nabi, Nisa’un Nabi, ar-risalah zainab, Sakinah bint al-Ḥusain, Tarajim 

Sayyidat Bait an-Nabawiyyah, ma'a al musthafa, Adapun karya-karya beliau yang secara 

khusus dibahas penulis dalam penelitian ini adalah al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an al-

Karim jilid I dan II. 

Aisyah Abdurrahman wafat pada 1 Desember 1998 di Kairo, Mesir, dalam usia 85 

tahun. Ia dimakamkan dengan penghormatan besar dari kalangan akademisi dan ulama 

Mesir.23 Warisan intelektualnya hingga kini masih menjadi rujukan penting dalam studi 

tafsir modern, khususnya dalam membangun metodologi linguistik dan sastra dalam 

penafsiran Al-Qur’an. 

2. Nasr Hamid Abu Zaid 

Nasr Hamid Abu Zayd lahir pada 7 Oktober 1943 di kota Ṭanṭā, Mesir, dan wafat 

pada 5 Juli 2010 di Kairo pada usia 66 tahun. 24  Ia menempuh pendidikan tinggi di 

Universitas Kairo, meraih gelar Sarjana (Bachelor) dalam studi Bahasa Arab dan Ilmu 

Islam, kemudian melanjutkan ke jenjang Magister dan Doktor dengan fokus kajian Al-

Qur’an dan ilmu-ilmu keislaman. 25  Karier akademiknya mencakup pengajaran di 

Fakultas Bahasa Arab dan Sastra di Universitas Kairo, di mana dia mengajar hingga 

kontoversi fatwa dan tekanan sosial membuat posisi akademisnya terguncang.26 Selain 

sebagai akademisi, Abu Zayd juga dikenal sebagai intelektual publik yang memperluas 

wacana tafsir Qur’ani dengan pendekatan hermeneutik, semiotik, dan analisis historis.27 

 
23 Dini, “Studi Terhadap Metodologi Kitab Tafsir Al Tafsir Al Bayani Lil Quran Al Karim Karya Aisyah Bint 

Syathi,” 148. 
24 “Naṣr Ḥāmid Abū Zayd | Islamic Studies, Quranic Interpretation, Hermeneutics | Britannica,” 3 Oktober 

2025, Https://Www.Britannica.Com/Biography/Nasr-Hamid-Abu-Zayd. 
25 Mujahidin, “Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd Dalam Metode Perkembangan Tafsir Modern,” 27. 
26 Ibid., 28. 
27 Awwaliyyah Dan Tajuddin, “Hermeneutika Kebahasaan Nasr Hamid Abu Zaid (Aplikasi Atas Penafsiran 

Qs. Al-Alaq 1-5),” 552. 



 Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39  9 

 

Pada pertengahan 1990-an, kontroversi publik berkembang di Mesir terkait 

karya-karyanya yang dianggap oleh sebagian konservatif sebagai penyimpangan 

interpretatif, yang kemudian memicu tuntutan perceraian serta pengasingan intelektual. 

Akibat tekanan tersebut, Abu Zayd kemudian menetap di Belanda untuk sementara 

waktu sebagai eksil intelektual.28 Dalam kurun waktu kepemimpinan akademisnya, Abu 

Zayd menerbitkan karya-karya penting yang menjadi rujukan dalam studi tafsir modern, 

seperti Mafhūm al-Naṣ: Dirāsah fī ʿUlūm al-Qur’ān dan Naqd al-Khiṭāb ad-Dīn.⁷ Karya-

karya ini memperlihatkan perpaduan antara kemampuan intelektual untuk memeriksa 

teks Al-Qur’an sebagai fenomena bahasa dan budaya, dengan keberanian menerobos 

batas-batas tradisional tafsir.  

Warisan intelektualnya tetap besar di kalangan studi Islam modern; meskipun ia 

menghadapi ekskomunikasi sosial, pemikirannya kini sering dirujuk dalam tesis, artikel 

jurnal, kajian gender, dan diskusi mengenai pluralisme interpretatif. Abu Zayd dikenang 

sebagai tokoh yang membangkitkan pertanyaan kritis terhadap tafsir literal, menuntut 

agar Al-Qur’an dibaca dalam konteks historis sebagai teks yang hidup yang 

diterjemahkan melalui lensa budaya, bahasa, kekuasaan, dan perubahan sosial. 

Analisis Konseptual Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman 

Aisyah Abdurrahman, atau Bint al-Syathi’, memandang Al-Qur’an sebagai puncak 

keindahan linguistik Arab sekaligus sumber utama pembentukan kesadaran 

epistemologis Islam. Dalam mukadimah al-Tafsīr al-Bayānī li al-Qur’ān al-Karīm, ia 

mengkritik kuat kecenderungan akademisi Arab modern yang lebih mengutamakan 

kajian sastra pra-Islam dan karya prosa klasik seperti al-Mu‘allaqāt atau al-Maqāmāt 

ketimbang menjadikan Al-Qur’an sebagai objek kajian kebahasaan yang utama.29 Kondisi 

tersebut, menurutnya, menunjukkan keterputusan epistemologis: ketika Al-Qur’an 

dipisahkan dari akar bahasanya, wahyu kehilangan dimensi hidupnya dan hanya 

dipahami secara normatif. Karena itu, Aisyah berupaya menghidupkan kembali 

 
28 Ibid., 551. 
29 Aisyah Muhammad ‘Alī ‘Abdurrahmān Bint Al-Syathi’, At-Tafsīr Al-Bayānī Li Al-Qur’ān Al-Karīm Jilid 1 

(Kairo-Mesir: Dār Al-Ma‘Ārif, 1990), 13. 



Muhammad Aminullah 

 
 
10 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 

hubungan antara teks ilahi dan bahasa Arab dengan menjadikan bahasa sebagai fondasi 

epistemologi tafsir serta medium untuk mengungkap rasionalitas dan spiritualitas 

wahyu.30  

Sebagai murid langsung Amin al-Khuli, Aisyah melanjutkan gagasan metodologis 

gurunya sebagaimana terurai dalam Manāhij Tajdīd fī al-Nahw wa al-Balāghah wa al-

Tafsīr wa al-Adab.31 Namun, ia tidak sekadar mengulang gagasan al-Khuli, melainkan 

menyusunnya ulang dengan pendekatan sastra dan kesadaran hermeneutik yang lebih 

halus. Dalam pengembangan sistemnya, Aisyah merumuskan empat prinsip metodologis 

pokok:  

1. pendekatan tematik (tafsīr mawḍū‘ī), dengan menghimpun seluruh ayat bertema 

serupa untuk memperoleh pemahaman yang menyeluruh. 

2. penelaahan konteks sosial-historis tanpa membatasi makna pada satu sebab nuzul 

tertentu 

3. analisis semantik yang kembali pada akar kata Arab untuk menemukan makna 

orisinal 

4. penolakan terhadap bias ideologis dan pengaruh Isrā’īliyyāt yang mengganggu 

kemurnian teks.32  

Bagi Aisyah, al-Kitāb al-‘Arabī al-Muḥkam tidak cukup dibaca dari lapisan makna 

lahiriah, tetapi harus dipahami melalui struktur internal bahasanya, di mana i‘rāb dan 

balāghah membentuk satu kesatuan makna yang utuh. 33  Keindahan Al-Qur’an bukan 

hanya pada estetika bunyi, tetapi pada keselarasan antara bentuk linguistik dan substansi 

makna yang melahirkan harmoni intelektual dan spiritual. Inilah yang disebutnya 

sebagai i‘jāz al-Qur’ān, suatu keunikan yang menjadikan teks ilahi selalu segar, dinamis, 

dan terbuka untuk ditadabburi lintas generasi.34 Dengan demikian, tafsir bukan sekadar 

 
30 Aisyah Muhammad ‘Alī ‘Abdurrahmān Bint Al-Syathi’, At-Tafsīr Al-Bayānī Li Al-Qur’ān Al-Karīm Jilid 2 

(Kairo-Mesir: Dār Al-Ma‘Ārif, 1990), 8. 
31 Bint Al-Syathi’, At-Tafsīr Al-Bayānī Li Al-Qur’ān Al-Karīm Jilid 1, 10. 
32 Ibid., 10–11. 
33 Ibid., 12. 
34 Aisyah Muhammad ‘Alī ‘Abdurrahmān Bint Al-Syathi’, Al-I‘Jāz Al-Bayānī Li Al-Qur’ān Wa Masā’il Ibn Al-

Azraq (Kairo-Mesir: Dār Al-Ma‘Ārif, T.Th.), 40. 



 Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39  11 

 

penjelasan isi ayat, melainkan usaha ilmiah untuk memahami logika internal bahasa 

wahyu yang sarat nilai rasional dan estetis.  

Aisyah juga menyoroti ketimpangan epistemologis antara studi bahasa dan studi 

tafsir di lembaga pendidikan Islam. Ia menulis bahwa selama puluhan tahun mengajar di 

Universitas ‘Ain Syams, hampir tidak ditemukan satu pun soal ujian yang menyinggung 

dimensi kebahasaan Al-Qur’an.35 Temuan ini memperkuat pandangannya bahwa studi 

tafsir telah terlepas dari akar kebahasaannya. Karena itu, ia menyerukan pentingnya 

menyatukan kembali studi bahasa Arab dan tafsir agar penafsiran Al-Qur’an tidak hanya 

bernuansa teologis, tetapi juga berbasis pada pemahaman linguistik yang ketat. yakni 

menghidupkan kembali bahasa sebagai jantung pengetahuan Qur’ani dalam kemurnian 

bahasa Arab yang sejati.36  

Dalam jilid kedua tafsirnya, Aisyah mempertegas dimensi metodologisnya dengan 

memberikan perhatian khusus pada asbāb al-nuzūl dan kronologi turunnya wahyu. Ia 

menilai bahwa riwayat sebab turunnya ayat penting untuk memahami latar sosial, tetapi 

tidak bersifat kausal mutlak, karena banyak sahabat menafsirkan sebab tersebut 

berdasarkan pengalaman individual. 37  Oleh karena itu, ia menekankan pentingnya 

memprioritaskan makna universal yang berlaku lintas konteks, kecuali ada indikasi 

tekstual yang tegas membatasi makna pada peristiwa tertentu.38 Selain itu, pemahaman 

terhadap urutan pewahyuan membantu menjelaskan perkembangan linguistik dan 

retoris Al-Qur’an dari fase Makkiyah ke Madaniyah, sehingga teks dapat dibaca sesuai 

ritme pewahyuannya yang historis dan tematik.39 

Kekuatan metodologis tafsir sastrawi Aisyah Abdurrahman secara nyata dapat 

dilihat dalam penafsirannya terhadap Surah al-‘Alaq, khususnya lima ayat pertamanya 

yang menandai awal turunnya wahyu dan lahirnya kesadaran epistemologis Islam. 

Dalam kerangka metodologinya, Aisyah memahami perintah iqra’ bukan sebagai 

 
35 Bint Al-Syathi’, At-Tafsīr Al-Bayānī Li Al-Qur’ān Al-Karīm Jilid 1, 10. 
36 Ibid., 18–19. 
37 Bint Al-Syathi’, At-Tafsīr Al-Bayānī Li Al-Qur’ān Al-Karīm Jilid 2, 8–9. 
38 Bint Al-Syathi’, Al-I‘Jāz Al-Bayānī Li Al-Qur’ān Wa Masā’il Ibn Al-Azraq, 397–98. 
39 Ibid., 32–35. 



Muhammad Aminullah 

 
 
12 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 

kegiatan membaca secara literal, melainkan sebagai ajakan intelektual untuk 

mengaktifkan daya pikir manusia dalam mengenali tanda-tanda ketuhanan.40 Di sinilah 

terlihat esensi i‘jāz al-bayānī, yaitu mukjizat bahasa wahyu yang tidak hanya 

menampakkan keindahan retorik, tetapi juga daya rasionalitas yang menuntun manusia 

dari kebodohan menuju pencerahan. Paradoks turunnya perintah membaca kepada 

seorang Nabi yang ummi menjadi bukti bahwa bahasa Al-Qur’an merupakan instrumen 

transendental yang menyalurkan pengetahuan ilahi melampaui batas nalar manusia.  

Aisyah juga menolak kecenderungan sebagian mufasir modern yang menafsirkan 

kata ‘alaq dengan pendekatan saintifik Barat yang terlepas dari ruh bahasa Arab. Ia 

menegaskan bahwa makna ‘alaq harus dipahami secara kebahasaan, yakni sesuatu yang 

bergantung darah, atau hubungan. Maka makna yang paling mendekati ialah bahwa Allah 

menciptakan manusia dari sesuatu yang melekat dan bergantung di rahim ibunya. 41 

Pendekatan ini mencerminkan kesetiaan Aisyah terhadap prinsip dasar tafsir sastrawi 

bahwa teks Al-Qur’an hanya dapat dipahami melalui akar linguistiknya sendiri. Demikian 

pula dalam penafsirannya terhadap kata al-qalam, ia memaknainya bukan sekadar alat 

tulis, tetapi simbol peradaban ilmu dan kontinuitas pengetahuan manusia. Pena, 

menurutnya, merupakan lambang keterhubungan antara wahyu dan rasionalitas; 

melalui ilmu, manusia menerima limpahan karam (kemuliaan) Ilahi yang menjadikannya 

makhluk berakal dan berbudaya.42 

Lebih lanjut, dalam ayat ke lima, Aisyah melihat konsep ta‘līm ilāhī sebagai prinsip 

utama epistemologi Islam. Pengajaran Ilahi tidak hanya mencakup transfer pengetahuan, 

tetapi juga penciptaan potensi akal sebagai sarana memahami kebenaran. Dengan 

demikian, proses belajar dan berpikir merupakan bagian dari ibadah, karena keduanya 

menghubungkan manusia dengan sumber pengetahuan mutlak, yakni Allah. 43  Dari 

penafsiran terhadap kelima ayat pertama Surah al-‘Alaq, Aisyah menyimpulkan bahwa 

wahyu Islam merupakan awal revolusi intelektual manusia.  

 
40 Bint Al-Syathi’, At-Tafsīr Al-Bayānī Li Al-Qur’ān Al-Karīm Jilid 2, 15. 
41 Ibid., 18. 
42 Ibid., 20–21. 
43 Ibid., 22. 



 Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39  13 

 

1. Pertama, perintah membaca (iqra’) menandai dimulainya peradaban ilmu.  

2. Kedua, penyebutan nama Tuhan (bismi rabbik) menegaskan orientasi tauhid 

dalam seluruh aktivitas keilmuan.  

3. Ketiga, penciptaan manusia dari ‘alaq mengingatkan manusia akan asal 

kehinaannya dan ketergantungannya pada bimbingan Ilahi.  

4. Keempat, pena (al-qalam) menjadi simbol peradaban dan transmisi ilmu 

antargenerasi.  

5. Kelima, pengajaran Ilahi (‘allama al-insān mā lam ya‘lam) menegaskan bahwa 

seluruh ilmu hakikatnya bersumber dari Allah. 

Melalui pendekatan tafsir Sastrawi, Aisyah Abdurrahman sejatinya tidak hanya 

menghadirkan metode linguistik dalam memahami Al-Qur’an, tetapi juga merumuskan 

paradigma keilmuan yang menjunjung tinggi integritas epistemik dan rasionalitas 

Qur’ani. Pendekatan ini memadukan ketelitian ilmiah dengan kesadaran spiritual, 

sehingga melahirkan bentuk penafsiran yang objektif sekaligus penuh penghayatan. 

Dengan menjadikan bahasa sebagai pintu masuk untuk memahami wahyu, sehingga 

menjadikan Al-Qur’an senantiasa relevan di setiap zaman. 

Analisis Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd 

Nasr Hamid Abu Zayd (1943–2010) merupakan salah satu pemikir Muslim 

kontemporer yang menempatkan Al-Qur’an dalam kerangka hermeneutik modern. Ia 

menolak pandangan bahwa teks wahyu memiliki makna tunggal dan final. Menurutnya, 

Al-Qur’an merupakan produk komunikasi antara Tuhan dan manusia yang berlangsung 

melalui medium bahasa dan sejarah. Teks bukan sekadar wahyu transenden yang 

diturunkan kepada manusia, melainkan realitas diskursif yang terbentuk oleh interaksi 

sosial, budaya, dan linguistik pada masa pewahyuan. 44  Dengan demikian, makna Al-

Qur’an tidak hadir secara absolut, melainkan dihasilkan melalui proses pembacaan yang 

terus-menerus. Pandangan ini meletakkan Abu Zayd dalam posisi kritis terhadap 

 
44 Zaid, Mafhum Al-Nashsh Dirasah Fi ‘Ulum Al-Qur’an, 17–18. 



Muhammad Aminullah 

 
 
14 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 

epistemologi tradisional yang menutup ruang interpretasi baru dan menjadikan tafsir 

bersifat dogmatis.45  

Landasan epistemologis hermeneutika Abu Zayd berpijak pada gagasan bahwa 

bahasa adalah ruang utama pertemuan antara yang ilahi dan manusiawi. Dalam karyanya 

Mafhūm al-Naṣṣ, ia menegaskan bahwa teks Al-Qur’an merupakan fenomena linguistik 

yang tunduk pada aturan bahasa Arab sebagaimana teks-teks lainnya. 46  Karena itu, 

penafsiran yang ilmiah harus memahami struktur bahasa, gaya retorika, dan konteks 

komunikatif ayat. Abu Zayd menggunakan teori semiotik, khususnya analisis tanda dan 

makna (signifier-signified) untuk menelusuri relasi internal antara lafaz, makna, dan 

realitas sosial. 47  Ia menolak pendekatan takwil mistik maupun literal tekstual yang 

membekukan makna, sebab keduanya menutup dimensi dinamis wahyu yang seharusnya 

terus hidup dalam sejarah manusia.48  

Secara metodologis, Abu Zayd memperkenalkan prinsip tārīkhiyyat al-naṣṣ 

(historisisasi teks). Ia berargumen bahwa setiap ayat memiliki horizon makna yang 

terikat oleh situasi sosial ketika ia diwahyukan.49 Maka, memahami Al-Qur’an berarti 

membaca sejarahnya dan mengenali kondisi masyarakat Arab, struktur kekuasaan, dan 

perdebatan ideologis pada masa Nabi. 50  Namun, historisisasi bukanlah sekadar studi 

kronologis. melainkan upaya untuk menyingkap fungsi sosial teks dan mengidentifikasi 

transformasi maknanya di tangan para pembaca dari generasi ke generasi. Dengan cara 

ini, Abu Zayd membedakan antara “marhalah al-tashakkul” (historis) dan “marhalath al-

Tashkil” (kontemporer), sehingga penafsiran tidak berhenti pada reproduksi tradisi, 

tetapi membuka ruang aktualisasi makna bagi zaman baru.51  

 
45 Muzayyin Bdws, “Kritik Terhadap Konsep Tanzil Nasr Hamid Abu Zayd Dan Implikasinya Terhadap 

Status Al-Qur’an,” Tajdid: Jurnal Ilmu Ushuluddin 17, No. 2 (2018): 157, Doi:10.30631/Tjd.V17i2.69. 
46 Zaid, Mafhum Al-Nashsh Dirasah Fi ‘Ulum Al-Qur’an, 27–28. 
47 Herlina Suhardi, Suriyadi Suriyadi, Dan Oga Satria, “Semiosis Kata-Kata Dalam Al-Qur’an Berdasarkan 

Teori Semiotika Nasr Hamid Abu Zayd,” Prosiding Fakultas Ushulludin Adab Dan Dakwah 1, No. 2 (26 Desember 2023): 
171. 

48 Zaid, Mafhum Al-Nashsh Dirasah Fi ‘Ulum Al-Qur’an, 9. 
49 Ibid., 31. 
50 Nasr Hamid Abu Zaid, Naqd Al-Khiṭāb Ad-Dīnī (Qohiroh-Mesir: Siina Lil Nasir, 1993), 93. 
51 Ibid., 97. 



 Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39  15 

 

Abu Zayd menempatkan pembaca sebagai subjek epistemik. Ia menolak klaim 

bahwa makna teks hanya dapat diakses oleh otoritas agama tertentu. Sebaliknya, setiap 

pembaca yang memahami mekanisme bahasa dan sejarah memiliki tanggung jawab 

hermeneutik untuk menghidupkan kembali makna wahyu sesuai konteksnya. Proses ini 

bersifat dialogis: teks tidak berbicara secara pasif, tetapi mengundang pembacaan yang 

aktif, kritis, dan reflektif.52 Oleh sebab itu, tafsir bagi Abu Zayd bukan aktivitas ritual, 

melainkan proses ilmiah yang menuntut kesadaran historis dan keterbukaan intelektual. 

Di sini, Hermeneutika berfungsi sebagai jembatan antara wahyu dan realitas, antara teks 

yang tetap dan manusia yang terus berubah.53 

Abu Zayd juga mengkritik tajam apa yang disebutnya sebagai khiṭāb al-dīnī 

(diskursus keagamaan dogmatis), yakni cara baca literal dan ideologis yang mengubah 

teks menjadi alat legitimasi politik atau moral. Dalam Naqd al-Khiṭāb al-Dīnī, ia 

menunjukkan bahwa stagnasi pemikiran Islam modern disebabkan oleh dominasi 

wacana keagamaan yang menutup tafsir dari kritik rasional. 54  Ia menyerukan 

dekonstruksi terhadap tradisi yang mengklaim kebenaran tunggal, seraya menegaskan 

bahwa kebenaran Qur’ani bersifat dialogis dan terbuka terhadap perubahan sosial. 

Pendekatan ini menuntut keberanian epistemologis untuk menafsir ulang teks tanpa 

mengkhianati prinsip dasarnya: bahwa wahyu hadir untuk membebaskan akal manusia, 

bukan mengekangnya.  

Dari seluruh pemikirannya, Hermeneutika Abu Zayd tidak hanya bersifat kritis 

terhadap tradisi, tetapi juga konstruktif. Ia berusaha mengintegrasikan nilai-nilai 

keilmuan modern ke dalam studi Al-Qur’an dengan tetap menghormati otentisitas teks. 

Bagi Abu Zayd, pendekatan historis, linguistik, dan rasional tidak menafikan keimanan,55 

Namun, upayanya mengaitkan teks wahyu sepenuhnya dalam kerangka historis 

membuat batas antara yang ilahi dan yang manusiawi menjadi kabur. Ketika Al-Qur’an 

 
52 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhūm An-Naṣṣ: Dirāsah Fī ‘Ulūm Al-Qur’ān (Maghreb: Al-Markaz Asyqofi Al-

Arabi, 2014), 29. 
53 Ibid., 220. 
54 Zaid, Naqd Al-Khiṭāb Ad-Dīnī, 70. 
55 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhūm An-Naṣṣ: Dirāsah Fī ‘Ulūm Al-Qur’ān, 6. 



Muhammad Aminullah 

 
 
16 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 

dipahami semata sebagai produk kebudayaan yang berkembang melalui bahasa dan 

konteks sosial, maka aspek transendennya berisiko tereduksi menjadi fenomena 

linguistik. tetapi menilai bahwa proyek hermeneutikanya memerlukan penyeimbangan 

agar tidak terjebak pada relativisme makna yang meniadakan kesakralan teks.56 Dengan 

demikian, kontribusi Abu Zayd tetap penting bagi reformasi keilmuan Islam, meskipun 

membutuhkan klarifikasi teologis dalam menjaga keseimbangan antara nalar dan wahyu. 

Dialektika Epistemologis Tafsir Bayani dan Hermeneutika 

Dialektika antara tafsir sastrawi Aisyah Abdurrahman dan hermeneutika Qur’ani 

Nasr Hamid Abu Zayd memperlihatkan dua arah besar pembaruan tafsir modern. Aisyah 

berangkat dari kesadaran linguistik bahwa bahasa Arab adalah wadah sakral wahyu yang 

memuat rasionalitas dan keindahan ilahi. Sementara itu, Abu Zayd menempatkan teks Al-

Qur’an sebagai hasil komunikasi antara Tuhan dan manusia yang harus dibaca melalui 

konteks sejarah dan budaya. Keduanya sama-sama berangkat dari semangat kritik 

terhadap stagnasi tafsir klasik, tetapi memiliki orientasi epistemologis yang berbeda. 

Aisyah meneguhkan transendensi teks dengan memulihkan otoritas bahasa Arab, 

sedangkan Abu Zayd menegaskan historisitas teks untuk membuka ruang tafsir baru. 

Dengan begitu, keduanya tidak saling meniadakan, melainkan saling melengkapi dalam 

upaya menyeimbangkan antara sakralitas wahyu dan dinamika makna.  

Aisyah menempatkan bahasa sebagai pusat pemahaman wahyu. Ia memandang 

Al-Qur’an bukan sekadar teks normatif, melainkan karya linguistik tertinggi yang 

mengandung dimensi estetika dan rasional. Melalui pendekatan semantik dan analisis 

struktur kebahasaan, Aisyah berusaha menyingkap keindahan bahasa wahyu yang ia 

sebut sebagai i‘jāz bayānī, keajaiban bahasa yang menyatukan bentuk dan makna. 

Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Toshihiko Izutsu yang menjelaskan bahwa 

setiap kata dalam Al-Qur’an membentuk jaringan makna yang mencerminkan pandangan 

hidup Islam (weltanschauung). 57  Dalam kerangka ini, tafsir sastrawi bukan hanya 

 
56 Miftah Miftah Dan Irma Riyani, “Wahyu Dalam Pandangan Nasr Hamid Abu Zaid,” Al-Bayan: Jurnal Studi 

Ilmu Al- Qur’an Dan Tafsir 3, No. 1 (31 Agustus 2018): 17, Doi:10.15575/Al-Bayan.V3i1.3127. 
57 Toshihiko Izutsu, God And Man In The Quran (Petaling Jaya, Malaysia: Islamic Book Trust, 2008), 3. 



 Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39  17 

 

membaca makna literal ayat, tetapi juga menggali makna terdalam Al-Qur’an yang 

merefleksikan hubungan mendalam antara rasio dan iman.  

Berbeda dengan Aisyah, Abu Zayd meletakkan hermeneutikanya pada prinsip 

tārīkhiyyat al-naṣṣ atau historisitas teks. Baginya, Al-Qur’an bukanlah dokumen statis, 

tetapi teks yang hidup di tengah masyarakat dan terus menyesuaikan diri dengan ruang 

sosial pembacanya. 58  Karena itu, memahami Al-Qur’an berarti juga memahami 

sejarahnya, konteks sosial, dan kondisi budaya pada masa pewahyuan. Dalam hal ini, Abu 

Zayd sepakat dengan gagasan Fazlur Rahman tentang teori gerak ganda (double 

movement theory), yaitu upaya memahami prinsip moral universal dari konteks masa lalu 

untuk kemudian diterapkan kembali pada situasi masa kini.59 Pendekatan ini mengajak 

pembaca agar tidak hanya berhenti pada bentuk teks, tetapi juga menangkap pesan moral 

dan sosial yang terkandung di dalamnya.  

Namun demikian, perbedaan titik pijak epistemologis keduanya melahirkan 

ketegangan yang menarik. Aisyah menekankan keabadian bahasa wahyu sebagai simbol 

transendensi ilahi, sementara Abu Zayd menganggap bahasa wahyu terikat pada struktur 

sosial dan historis. Kritik terhadap Abu Zayd muncul ketika pendekatan historisnya 

dianggap berlebihan hingga mengaburkan batas antara yang ilahi dan yang manusiawi. 

Ketika teks wahyu dipahami semata sebagai produk budaya, makna sakralnya berisiko 

tereduksi menjadi sekadar fenomena bahasa. Muhammad Arkoun menyebut 

kecenderungan ini sebagai démythologisation excessive,60 yaitu pembacaan yang terlalu 

rasional sehingga menyingkirkan dimensi spiritual teks. 

 
58 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhūm An-Naṣṣ: Dirāsah Fī ‘Ulūm Al-Qur’ān. 
59 Fazlur Rahman, Islam & Modernity: Transformation Of An Intellectual Tradition, 8. Impr, Publications Of The 

Center For Middle Eastern Studies 15 (Chicago London: The University Of Chicago Press, 2002), 7. 
60 Istilah Démythologisation Excessive (Demitologisasi Berlebihan) mengacu pada kritik terhadap metode 

Hermeneutik yang menafsirkan teks suci secara terlalu rasional dan historis hingga menghapus unsur mitos, simbolik, 
dan transendensi wahyu. konsep ini awalnya dikembangkan oleh Rudolf Bultmann dalam teologi Kristen untuk 
menjelaskan upaya memahami teks al-kitab dengan akal modern. Dalam konteks Islam, kritik ini ditujukan kepada 
tokoh seperti Nasr Hamid Abu Zayd yang dianggap memandang Al-Qur’an semata sebagai produk budaya dan bahasa, 
bukan lagi sebagai Firman Tuhan. Lihat Mohammed Arkoun, Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers 
(Boulder-colorado: Westview Press, 1994), 79–81. 



Muhammad Aminullah 

 
 
18 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 

Sebaliknya, pandangan Aisyah juga tidak lepas dari kritik. Fokusnya pada 

kemurnian bahasa dan keindahan retorika terkadang membuat tafsirnya kurang 

memberi ruang bagi realitas sosial yang berubah. yaitu ketika perhatian berlebihan pada 

bentuk bahasa justru menghambat fungsi moral dan kontekstual wahyu. kedua 

pendekatan ini harus dipahami secara dialektik. Aisyah menjaga kemurnian teks dan 

keindahan bahasa, sedangkan Abu Zayd membuka kemungkinan pembacaan baru yang 

relevan dengan zaman. Pertemuan keduanya menghadirkan keseimbangan 

epistemologis antara rasionalitas dan spiritualitas, antara bahasa yang sakral dan 

konteks yang historis.  

Pada akhirnya, pertemuan gagasan Aisyah dan Abu Zayd menunjukkan bahwa 

pembaruan tafsir tidak berarti menolak tradisi klasik, melainkan menghidupkannya 

kembali dengan kesadaran baru. Aisyah mengingatkan pentingnya menjaga otoritas 

bahasa wahyu, sedangkan Abu Zayd mengajak untuk membaca wahyu dalam ruang sosial 

manusia. Keduanya membuka jalan menuju paradigma tafsir yang integratif: rasional 

tanpa kehilangan sakralitas, historis tanpa kehilangan ruh ketuhanan. Inilah bentuk ideal 

dari apa yang disebut Fazlur Rahman sebagai living revelation, yakni wahyu yang 

senantiasa hidup dan dapat ditafsirkan ulang tanpa kehilangan hubungan spiritualnya 

dengan Tuhan.61 

 

D.  SIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan adanya dialektika epistemologis antara tafsir sastrawi 

Aisyah Abdurrahman dan hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd yang mencerminkan dua 

paradigma keilmuan yang berbeda namun saling melengkapi dalam studi Al-Qur’an dan 

Tafsir kontemporer. Pendekatan sastrawi Aisyah menempatkan bahasa Arab sebagai 

pusat epistemologi wahyu, dengan menegaskan bahwa Al-Qur’an merupakan mukjizat 

linguistik (i‘jāz bayānī) yang menyatukan dimensi rasional, spiritual, dan estetis. 

Sementara itu, hermeneutika Abu Zayd memandang Al-Qur’an sebagai teks historis dan 

kultural yang terus berdialog dengan realitas manusia melalui konteks sosial dan bahasa. 

 
61 Rahman, Islam & Modernity, 27. 



 Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39  19 

 

Dialektika keduanya menunjukkan bahwa penafsiran Al-Qur’an merupakan aktivitas 

ilmiah yang bersifat linguistik sekaligus historis, yang berakar pada kesucian teks ilahi 

namun terbuka terhadap dinamika interpretasi manusia. Analisis komparatif 

memperlihatkan bahwa metodologi sastrawi Aisyah berfokus pada keutuhan struktur 

bahasa dan ketepatan makna, sedangkan hermeneutika Abu Zayd memperluas cakrawala 

penafsiran dengan kesadaran historis dan rasionalitas kritis. Sintesis antara keduanya 

melahirkan paradigma tafsir yang seimbang: menjaga integritas wahyu sambil mengakui 

peran aktif nalar manusia dalam memahami pesan ilahi. Dengan demikian, studi Al-

Qur’an menuntut keseimbangan antara kesetiaan terhadap teks dan keterbukaan 

terhadap konteks agar wahyu tetap hidup, relevan, dan inspiratif di setiap zaman. 

  



Muhammad Aminullah 

 
 
20 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Fattah Nasution. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Harfa Creative, 2023. 

Awwaliyyah, Neny Muthiatul Awwaliyyah Neny Muthiatul Awwaliyyah Neny Muthiatul, 

dan Tabrani Tajuddin Tabrani Tajuddin. “Hermeneutika Kebahasaan Nasr Hamid 

Abu Zaid (Aplikasi Atas Penafsiran Qs. al-Alaq 1-5).” AL-WAJID: JURNAL ILMU AL-

QURAN DAN TAFSIR 3, no. 1 (2022). doi:10.30863/alwajid.v3i1.3796. 

Bdws, Muzayyin. “Kritik Terhadap Konsep Tanzil Nasr Hamid Abu Zayd Dan Implikasinya 

Terhadap Status Al-Qur’an.” TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin 17, no. 2 (2018): 153–

80. doi:10.30631/tjd.v17i2.69. 

Bint al-Syathi’, Aisyah Muhammad ‘Alī ‘Abdurrahmān. al-I‘jāz al-Bayānī li al-Qur’ān wa 

Masā’il Ibn al-Azraq. kairo-mesir: Dār al-Ma‘ārif, t,th. 

———. At-Tafsīr al-Bayānī li al-Qur’ān al-Karīm jilid 1. kairo-mesir: Dār al-Ma‘ārif, 1990. 

———. At-Tafsīr al-Bayānī li al-Qur’ān al-Karīm jilid 2. kairo-mesir: Dār al-Ma‘ārif, 1990. 

“Bintusy Syathi’.” Dalam Wikipedia bahasa Indonesia, ensiklopedia bebas, 15 Oktober 

2025. 

https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Bintusy_Syathi%27&oldid=279873

92. 

Dini, Dini Tri Hidayatus Sya’dyya Dini. “Studi Terhadap Metodologi Kitab Tafsir Al Tafsir 

Al Bayani Lil Quran Al Karim Karya Aisyah Bint Syathi.” AL-WAJID: JURNAL ILMU 

AL-QURAN DAN TAFSIR 1, no. 2 (19 Desember 2020). 

doi:10.30863/alwajid.v1i2.1262. 

Faradits, Aghnia. “Studi Kritis Atas “Al-Tafsīr Al-Bayāni Li Al-Qur’ān Al-Karīm“Karya 

‘Āisyah ‘Abdurrahmān Bintu Syāti’ (W. 1998 M.).” At-Tahfidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an 

Dan Tafsir 4, no. 1 (31 Desember 2022): 57–73. doi:10.53649/at-tahfidz.v4i1.199. 

Khurin’in, Aisy Najiha. “Tafsir Sastra Kontemporer Oleh Amin Al-Khuli Dan Aisyah 

Abdurrahman Bint Al-Syathi’.” Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir 6, no. 1 

(30 Juni 2023): 62–71. doi:10.58518/alfurqon.v6i1.1743. 

Mas’udah, Lailatul. “Telaah Metodologis Dan Kontribusi Intelektual Aisha Abd al Rahman 

Dalam Tafsir al Bayan Li al Quran al Karim.” Ayatuna : Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an 

Dan Tafsir 1, no. 2 (2 Juni 2025): 59–70. 



 Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39  21 

 

Miftah, Miftah, dan Irma Riyani. “Wahyu Dalam Pandangan Nasr Hamid Abu Zaid.” Al-

Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 3, no. 1 (31 Agustus 2018). 

doi:10.15575/al-bayan.v3i1.3127. 

Mohammed Arkoun. Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers. Boulder-

colorado: Westview Press, 1994. 

Muhammad, Hafid Nur, dan Dkk Tedi Turmudzi. “Analisis Metode Hermeneutika Dalam 

Al-Qur’an Atas Pemikiran Nasr Hamid Abu Zaid.” Ulumul Qur’an: Jurnal Kajian Ilmu 

Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 1 (15 Mei 2022): 49–57. doi:10.58404/uq.v2i1.93. 

Mujahidin, Muhammad Saekul. “Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd Dalam Metode 

Perkembangan Tafsir Modern.” Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan 

Tafsir 8, no. 1 (5 Juli 2023): 25–42. doi:10.47435/al-mubarak.v8i1.1791. 

Muzayyin. “Kritik Terhadap Konsep Tanzil Nasr Hamid Abu Zayd Dan Implikasinya 

Terhadap Status Al Qur’an.” El-Mu’Jam. Jurnal Kajian Al Qur’an dan Al-Hadis 1, no. 

1 (5 Desember 2021): 27–47. doi:10.33507/el-mujam.v1i1.333. 

Nasr Hamid Abu Zayd. Mafhūm an-Naṣṣ: Dirāsah fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Maghreb: al-markaz 

asyqofi al-arabi, 2014. 

“Naṣr Ḥāmid Abū Zayd | Islamic Studies, Quranic Interpretation, Hermeneutics | 

Britannica,” 3 Oktober 2025. https://www.britannica.com/biography/Nasr-

Hamid-Abu-Zayd. 

Rahmadi. Pengantar Metodologi Penelitian. Banjarmasin: ANTASARI PRESS, 2011. 

Rahman, Fazlur. Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 8. impr. 

Publications of the Center for Middle Eastern Studies 15. Chicago London: The 

University of Chicago Press, 2002. 

Septiana, Nanda. “Pendekatan Aisyah Abdurrahman (Bint Syatiâ€Tm) Dalam Al-Tafsir Al-

Bayani.” Pancawahana : Jurnal Studi Islam 14, no. 1 (11 Mei 2019): 68–77. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D. Bandung: Alfabeta, CV., 

2013. 

Suhardi, Herlina, Suriyadi Suriyadi, dan Oga Satria. “Semiosis Kata-Kata Dalam Al-Qur’an 

Berdasarkan Teori Semiotika Nasr Hamid Abu Zayd.” Prosiding Fakultas 

Ushulludin Adab Dan Dakwah 1, no. 2 (26 Desember 2023): 167–85. 



Muhammad Aminullah 

 
 
22 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 

Toshihiko Izutsu. God and Man in The Quran. petaling jaya, malaysia: Islamic Book Trust, 

2008. 

wardani. Tren Perkembangan Pemikiran Kontemporer Metodologi Tafsir Al-Qur’an di 

Indonesia. Yogyakarta: Kurnia Kalam Semesta Yogyakarta, 2017. 

Yudatama, Yossi Kurnia, dan Meirando Rukhuz. “Linguistics of the Qur’an in the 

Interpretation of Bintu Syathi.” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies 7, no. 4 (7 

Oktober 2024): 162–72. doi:10.31943/afkarjournal.v7i4.1533. 

Zaid, Nasr Hamid Abu. Mafhum al-Nashsh Dirasah fi ‘Ulum al-Qur’an. kairo-mesir: al-

Hay’ah al-Mishriyyah al-Ammah li al-Kitab, 1990. 

———. Naqd al-Khiṭāb ad-Dīnī. qohiroh-mesir: siina lil nasir, 1993. 

 

 


