Journal of Islamic Thought Recived: 24 Juni, 2025

u

I.m and Contemporary Studies Revised: 09 Oktober, 2025
Vol. 01 No. 02, November 2025, pp. 17-39 Accepted: 15 November, 2025
E-ISSN : 3123-4534 Published: 27 November, 2025

Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan
Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd Dalam Membangun

Integritas Keilmuan Islam Kontemporer

Muhammad Aminullah
Universitas Islam Negeri Antasari Banjarmasin, Indonesia

E-mail: aminullahbakry@gmail.com

Abstract

This study explores the epistemological dialectic between Aisyah Abdurrahman’s literary exegesis
and Nasr Hamid Abu Zayd’s hermeneutics as two modern intellectual projects in understanding the
Qur’an. The research aims to identify how both methods contribute to the reconstruction of Qur’anic
interpretation in the contemporary era and their implications for Islamic intellectual civilization.
Using a qualitative library research method, the study analyzes primary tsexts al-Tafsir al-Bayani li
al-Qur’dan al-Karim and Mafhtim al-Nass through a comparative-descriptive approach. The findings
reveal that Aisyah Abdurrahman emphasizes the linguistic purity of revelation as a form of harmony
between language, faith, and reason, while Abu Zayd situates the Qur’an within a historical and
cultural framework that highlights its humanistic dimensions. The dialectic between both reflects a
dynamic interaction between revelation and reason, preserving the balance between transcendence
and contextual interpretation. This study concludes that Qur’anic interpretation should integrate
textual sanctity, rational analysis, and cultural to sustain the continuity of Islamic knowledge and
civilization.

Keywords: Aisyah Abdurrahman, Qur’anic Exegesis, Nasr Hamid Abu Zayd.

Abstrak

Penelitian ini mengkaji dialektika epistemologis antara tafsir sastrawi Aisyah Abdurrahman dan
hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd sebagai dua proyek intelektual modern dalam memahami Al-
Qur’an. Tujuan penelitian ini adalah mengidentifikasi kontribusi keduanya terhadap rekonstruksi
penafsiran Al-Qur’an pada era kontemporer serta implikasinya terhadap peradaban keilmuan
Islam. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka,
menganalisis teks primer al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an al-Karim dan Mafhium al-Nass secara
deskriptif-komparatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Aisyah Abdurrahman menekankan
kemurnian linguistik wahyu sebagai bentuk harmoni antara bahasa, iman, dan akal, sedangkan
Abu Zayd menempatkan Al-Qur’an dalam kerangka historis-kultural yang menonjolkan dimensi
kemanusiaannya. Dialektika keduanya mencerminkan interaksi dinamis antara wahyu dan
rasional, menjaga keseimbangan antara transendensi dan kontekstualitas penafsiran. Penelitian ini
menyimpulkan bahwa penafsiran Al-Qur'an perlu mengintegrasikan kesucian teks, analisis
rasional, dan budaya untuk menjaga kesinambungan ilmu dan peradaban Islam.

Keywords: Aisyah Abdurrahman, Tafsir Al-Qur’an, Nasr Hamid Abu Zayd.

© 2025 by the authors; This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons
Attribution- ShareAlike 4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which
BY _5A permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is propetly cited.

1


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:aminullahbakry@gmail.com

Muhammad Aminullah

A. PENDAHULUAN

Perkembangan studi Al-Qur'an modern menunjukkan pergeseran besar dari
paradigma tekstualistik menuju pendekatan multidimensi yang menekankan aspek
bahasa, konteks, dan makna sosial. Pergeseran ini menandai transformasi epistemologi
keislaman dari otoritas tradisional menuju rasionalitas interpretatif yang terbuka
terhadap kritik ilmiah. Dalam arus tersebut, muncul dua poros pemikiran dominan:
tradisi sastrawi yang mempertahankan keutuhan teks sebagai sumber otoritatif makna,
dan hermeneutika modern yang menegaskan keterlibatan historis manusia dalam proses
penafsiran. Keduanya menjadi representasi dialektika antara kesetiaan terhadap teks
dan tuntutan rasionalitas kontekstual. Fenomena ini menimbulkan pertanyaan mendasar
tentang bagaimana metode tafsir dapat tetap menjaga integritas wahyu tanpa menutup

diri terhadap dinamika pemikiran kontemporer.1

Aisyah Abdurrahman, atau Bint al-Syathi’, muncul sebagai figur pembaharu dalam
tradisi tafsir yang menghidupkan kembali prinsip sastrawi. [a berupaya menegakkan
rasionalitas Qur’ani melalui kekuatan bahasa, struktur retorika, dan kesatuan makna
dalam teks. Dalam Al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an al-Karim, Bint al-Syathi’ menolak
pendekatan yang hanya mengandalkan riwayat, dan menegaskan pentingnya analisis
linguistik sebagai fondasi epistemik keilmuan Islam.Z Pendekatan ini berpengaruh luas
terhadap studi tafsir di dunia Arab, bahkan menjadi rujukan utama bagi tafsir yang
menekankan kohesi semantik dan struktur makna intertekstual. Namun, di sisi lain,
pendekatan sastrawi sering dikritik karena dianggap mengabaikan dimensi historis teks

dan konteks penerimaan wahyu.3

U Wardani, Tren Perkentbangan Pemikiran Kontemporer Metodologi Tafsir Al-Qur’'an Di Indonesia (Y ogyakarta: Kurnia
Kalam Semesta Yogyakarta, 2017), 1-3.

2 Dini Tri Hidayatus Sya’dyya Dini Dini, “Studi Terhadap Metodologi Kitab Tafsir Al Tafsir Al Bayani Lil
Quran Al Karim Karya Aisyah Bint Syathi,” A/~Wajid: Jurnal lmu Al-Quran Dan Tafsir 1, No. 2 (19 Desember 2020):
148-49, Doi:10.30863/ Alwajid.V1i2.1262.

3 Aghnia PFaradits, “Studi Kritis Atas “Al-Tafsir Al-Bayani Li Al-Quran Al-Karim“Karya ‘Aisyah
‘Abdurrahman Bintu Syati’ (W. 1998 M.),” A#Tabfidz: Jurnal Limn Al-Qur'an Dan Tafsir 4, No. 1 (31 Desember 2022):
59-60, D0i:10.53649/ At-Tahfidz.V4i1.199.

2 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39



Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd

Adapun Nasr Hamid Abu Zayd menghadirkan kritik tajam terhadap paradigma
tekstual yang dianggap membekukan Al-Qur’an dalam kerangka statis.* Melalui karyanya
Mafhium al-Nass, ia menegaskan bahwa teks Al-Qur’an bukanlah entitas tertutup,
melainkan “fenomena linguistik yang hidup” yang berinteraksi dengan konteks budaya
dan sejarah. Menurut Abu Zayd, makna tidak hanya bersumber dari teks itu sendiri, tetapi
juga lahir melalui interaksi dinamis antara teks, pembaca, dan realitas sosial.> Dengan
mengusung pendekatan hermeneutik, ia berupaya merekonstruksi nalar Islam agar lebih
dialogis dan rasional. Namun, pandangan ini kerap menuai kritik karena dianggap terlalu
liberal dan menempatkan pembaca sebagai pusat makna, sehingga menimbulkan

ketegangan dengan tradisi klasik yang berupaya menjaga kemurnian makna wahyu.®

Dialektika antara tafsir sastrawi dan Hermeneutika pada dasarnya
merepresentasikan pertemuan dua tradisi epistemologis yang berbeda antara tradisi
nass dan antroposentris, yang berakar pada ilmu tafsir klasik dan interpretatif modern
yang berorientasi pada pemaknaan kontekstual. Aisyah Abdurrahman menegaskan
bahwa Al-Qur'an harus dipahami melalui struktur bahasanya sendiri dengan
mempertahankan keutuhan semantik teks ilahi, bukan melalui pendekatan luar seperti
filsafat atau ideologi modern.” Sebaliknya, Nasr Hamid Abu Zayd menempatkan Al-
Qur’an sebagai teks historis yang hidup, yang maknanya terus berkembang melalui
interaksi manusia dan budaya.? Pertemuan dua pandangan ini menghadirkan perdebatan
epistemologis tentang sejauh mana teks ilahi dapat didekati secara linguistik murni tanpa

mengabaikan dimensi sosiologis dan historis.

4 Muzayyin, “Kritik Terhadap Konsep Tanzil Nasr Hamid Abu Zayd Dan Implikasinya Terhadap Status Al
Qur'an,” ElMujam. Jurnal Kajian Al Qur'an Dan Al-Hadis 1, No. 1 (5 Desember 2021): 28-29, Doi:10.33507/El-
Mujam.V1i1.333.

5> Nast Hamid Abu Zaid, Mafbum Al-Nashsh Dirasah Fi Ulwm Al-Qur'an (Kairo-Mesir: Al-Hay’ah Al-
Mishtiyyah Al-Ammah Li Al-Kitab, 1990), 27-28.

¢ Neny Muthiatul Awwaliyyah Neny Muthiatul Awwaliyyah Neny Muthiatul Awwaliyyah Dan Tabrani
Tajuddin Tabrani Tajuddin, “Hermeneutika Kebahasaan Nasr Hamid Abu Zaid (Aplikasi Atas Penafsiran Qs. Al-Alaq
1-5),” Al-Wajid: Jurnal Limn Al-Quran Dan Tafsir 3, No. 1 (2022): 551-52, D0i:10.30863/ Alwajid.V3i1.3796.

7 Dini, “Studi Terhadap Metodologi Kitab Tafsir Al Tafsir Al Bayani Lil Quran Al Karim Karya Aisyah Bint
Syathi,” 149.

8 Hafid Nur Muhammad Dan Dkk Tedi Turmudzi, “Analisis Metode Hermeneutika Dalam Al-Qut’an Atas
Pemikiran Nast Hamid Abu Zaid,” Uluninl Qur'an: Jurnal Kajian linm Al-Qur'an Dan Tafsir 2, No. 1 (15 Mei 2022): 53,
Doi:10.58404/Uq.V2i1.93.

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 3



Muhammad Aminullah

Kajian tentang metodologi penafsiran Al-Qur’an terus berkembang seiring dengan
munculnya perdebatan antara pendekatan tradisional dan modern. Beberapa penelitian
telah mengkaji dinamika ini, terutama terkait usaha memahami Al-Qur'an dengan
mempertahankan orisinalitas teks di tengah tantangan hermeneutika kontemporer.
Mujahidin (2023) menelaah hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd yang menekankan
konteks sosial dan historis teks, tetapi dinilai mengabaikan aspek kebahasaan yang
menjadi fondasi makna.® Sebaliknya, Septiana (2019) mengulas metode sastrawi Aisyah
Abdurrahman yang berfokus pada struktur linguistik dan semantik Al-Qur’an, namun
belum menempatkannya dalam dialog kritis dengan pendekatan hermeneutika

modern.10

Selain itu, Beberapa peneliti lain seperti Mas'udah (2025)! dan Awwaliyyah dan
Tajuddin (2022)12 juga berupaya menelusuri kontribusi pemikiran tafsir perempuan,
namun belum mengaitkannya dengan dialektika epistemologis hermeneutika Islam.
Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa sebagian besar penelitian terdahulu masih
terfragmentasi antara kajian linguistik dan kontekstual. Penelitian ini berupaya mengisi
kekosongan tersebut dengan mengomparasikan metode tafsir sastrawi Aisyah
Abdurrahman dan hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd secara epistemologis dan
metodologis, untuk melihat sejauh mana keduanya berpotensi saling melengkapi dalam
membangun paradigma tafsir kontemporer yang kritis dan tetap berakar pada otoritas

teks.

Urgensi penelitian ini tidak terletak pada dimensi sosial-praktis, melainkan pada
dimensi epistemologis dan metodologis. Dalam konteks studi tafsir modern, masih
terdapat kekosongan penelitian yang secara komprehensif mengkaji dialektika antara

dua metodologi dalam penafsiran al-Qur’an dalam kerangka integritas keilmuan Islam.

9 Muhammad Saekul Mujahidin, “Hermeneutika Nast Hamid Abu Zayd Dalam Metode Perkembangan
Tafsit Modern,” Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur'an Dan Tafsir 8, No. 1 (5 Juli 2023): 25-42, Doi:10.47435/Al-
Mubarak.V8i1.1791.

10 Nanda Septiana, “Pendekatan Aisyah Abdurrahman (Bint Syatia€™) Dalam Al-Tafsir Al-Bayani,”
Pancawahana : Jurnal Studi Islam 14, No. 1 (11 Mei 2019): 68-77.

1 Tailatul Mas udah, “Telaah Metodologis Dan Kontribusi Intelektual Aisha Abd Al Rahman Dalam Tafsir
Al Bayan Li Al Quran Al Karim,” Ayatuna : Jurnal Studi lmn Al-Qur'an Dan Tafsir 1, No. 2 (2 Juni 2025): 59-70.

12 Awwaliyyah Dan Tajuddin, “Hermeneutika Kebahasaan Nasr Hamid Abu Zaid (Aplikasi Atas Penafsiran
Qs. Al-Alaq 1-5).”

4 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39



Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd

fokus utama penelitian ini ialah menganalisis dialektika antara metodologi tafsir sastrawi
Aisyah Abdurrahman dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd untuk menilai sejauh
mana keduanya dapat berkontribusi terhadap pembentukan paradigma tafsir integratif
dalam Islam kontemporer. penelitian ini diharapkan dapat memperkaya perkembangan
tafsir modern dengan menawarkan kerangka integratif yang tidak hanya berakar pada
tradisi, tetapi juga terbuka terhadap dinamika pemikiran kontemporer.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka
(library research) yang berorientasi pada kajian teks dan analisis konseptual terhadap
karya-karya tafsir dan hermeneutika.!3 Pendekatan ini dipilih karena objek kajian berupa
konstruksi metodologis dalam tafsir sastrawi Aisyah Abdurrahman dan Hermeneutika
Nasr Hamid Abu Zayd yang menuntut penelusuran mendalam terhadap teks, konteks,
dan struktur epistemologis pemikiran keduanya. Penelitian kualitatif memungkinkan
interpretasi mendalam terhadap hubungan rasionalitas dan integritas keilmuan dalam

studi tafsir modern.

Data dalam penelitian ini terdiri dari dua jenis, yaitu sumber primer dan sumber
sekunder. Sumber primer mencakup karya asli kedua tokoh, seperti At-Tafsir al-bayan lil
Qur’an al-Karim karya Aisyah Abdurrahman (Bint al-Syathi’), serta Mafhiim al-Nash karya
Nasr Hamid Abu Zayd. Karya-karya tersebut merepresentasikan dua pendekatan tafsir
yang berbeda secara epistemologis: sastrawi yang berbasis pada kekuatan kebahasaan
teks dan Hermeneutika yang menekankan dinamika historis dan rasionalitas pembacaan.
Adapun sumber sekunder mencakup buku-buku akademik, artikel jurnal ilmiah, yang
membahas metodologi tafsir, studi hermeneutika, dan epistemologi penafsiran modern

Islam.

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap, yaitu analisis isi (content analysis),
analisis komparatif (comparative textual analysis), dan analisis integratif (epistemological

synthesis). Tahap pertama digunakan untuk menelusuri pola argumentasi dan perangkat

13 Rahmadi, Pengantar Metodologi Penelitian (Banjarmasin: Antasari Press, 2011), 35.

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 5



Muhammad Aminullah

metodologis dalam karya kedua tokoh. Tahap kedua dilakukan dengan membandingkan
prinsip-prinsip dasar, seperti pemaknaan teks, otoritas penafsir, serta hubungan antara
wahyu dan akal. Tahap ketiga berfokus pada sintesis epistemologis, yakni upaya
membangun dialektika antara dua tradisi metodologis guna memperkaya khazanah tafsir

kontemporer dan memperkuat integritas keilmuan Islam di era modern.14

Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan teori. Triangulasi sumber
dilakukan dengan membandingkan karya primer kedua tokoh dengan penelitian-
penelitian akademik terbaru,15 sementara triangulasi teori digunakan untuk menguji
konsistensi antara pendekatan linguistik, hermeneutik, dan epistemologi Islam. Langkah
ini bertujuan menjaga validitas temuan agar tidak bersifat deskriptif semata, tetapi
mampu menghasilkan konstruksi metodologis yang kritis dan kontributif.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Biografi Singkat Aisyah Abdurrahman Dan Nasr Hamid Abu Zaid

1. Aisyah Abdurrahman

Namanya Aisyah Abdurrahman atau yang dikenal dengan nama Bint al-Syathfi’,
lahir di kota dimyat (Damietta), Mesir, pada 18 November 1913. Ia berasal dari keluarga
ulama konservatif yang menekankan pentingnya pendidikan agama. 16 Pada masa
kecilnya, Aisyah mendapatkan pendidikan dasar di kuttab (lembaga pendidikan non
formal) dan berhasil menghafal Al-Qur'an secara utuh sebelum memasuki sekolah
menengah.l” Perjuangannya untuk memperoleh pendidikan tinggi menghadapi banyak
hambatan sosial, karena masyarakat Mesir pada awal abad ke-20 masih menolak
perempuan yang menempuh pendidikan tinggi. Namun, ia berhasil melanjutkan studi di
Universitas Fuad | (sekarang Universitas Kairo) dan memperoleh gelar sarjana dalam

bidang Bahasa Arab dan Sastra Arab pada tahun 1939.18

14 Abdul Fattah Nasution, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: Harfa Creative, 2023), 81.

15 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&&D (Bandung: Alfabeta, Cv., 2013), 270.

16 Dini, “Studi Terhadap Metodologi Kitab Tafsir Al Tafsir Al Bayani Lil Quran Al Karim Karya Aisyah Bint
Syathi,” 147.

17 Faradits, “Studi Kritis Atas “Al-Tafsir Al-Bayani Li Al-Quran Al-Karim“Karya ‘Aisyah ‘Abdurrahman
Bintu Syati’ (W. 1998 M.),” 60.

18 Aisy Najiha Khurin’in, “Tafsir Sastra Kontemporer Oleh Amin Al-Khuli Dan Aisyah Abdurrahman Bint
Al-Syathi’,” A/ Furgan: Jurnal Imn Al Quran Dan Tafsir 6, No. 1 (30 Juni 2023): 65, Doi:10.58518/Alfurqon.V6i1.1743.

6 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39



Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd

Setelah menyelesaikan studi sarjana, Aisyah melanjutkan ke jenjang magister dan
doktoral di universitas yang sama, dengan fokus pada kajian sastra Arab klasik. Ia
memperoleh gelar doktor sekitar tahun 1950, dengan disertasi yang berjudul al-Gufran li
Abu al-A’la al-Ma’ari.1® Selain aktif menulis artikel di surat kabar Al-Ahram dan Al-
Nahdhah al-Nisa’iyyah, ia juga terlibat dalam gerakan intelektual perempuan Mesir dan
dikenal luas karena pandangannya yang moderat terhadap relasi antara Islam dan

emansipasi perempuan.20

Pada tahun 1940-an, Aisyah menikah dengan Amin al-Khuli, seorang cendekiawan
besar Universitas Kairo yang dikenal sebagai pelopor pendekatan linguistik dalam studi
tafsir. Pernikahan ini mempertemukannya dengan arus intelektual modernisme Islam, di
mana keduanya berbagi pandangan mengenai pentingnya pembaruan metode penafsiran
berbasis bahasa dan sastra.?! Hubungan ilmiah sekaligus pribadi ini menjadi dasar

munculnya karya monumental Aisyah di bidang tafsir.

Dalam karier akademiknya, Aisyah menjabat sebagai profesor di Universitas Ain
Shams, Kairo, di mana ia mengajar sastra Arab dan studi Al-Qur’an selama puluhan tahun.
Selain itu, ia juga menjadi anggota dewan ilmiah di berbagai lembaga riset dan aktif
berpartisipasi dalam konferensi internasional yang membahas isu perempuan, sastra,
dan tafsir modern. Kontribusinya tidak hanya terbatas di Mesir, tetapi juga di dunia Arab
secara luas, terutama dalam memperjuangkan kehadiran perempuan dalam diskursus

keilmuan Islam.22

Sampai masa tuanya, Aisyah terus menulis dan mengembangkan pemikiran
tentang relasi antara teks wahyu, bahasa, dan budaya Arab. Ia dikenal produktif hingga

akhir hayatnya, menghasilkan Beberapa karyanya yang terkenal antara lain Kitabina al-

19 Septiana, “Pendekatan Aisyah Abdurrahman (Bint Syatia€™) Dalam Al-Tafsir Al-Bayani,” 70.

20 Yossi Kutnia Yudatama Dan Meirando Rukhuz, “Linguistics Of The Qur’an In The Interpretation Of
Bintu  Syathi,”  ALAfkar,  Jowrnal  For  Islamic ~ Studies 7, No. 4 (7 Oktober 2024): 164,
Doi:10.31943/ Afkatjournal. V7i4.1533.

21 Khurin’in, “Tafsir Sastra Kontemporer Oleh Amin Al-Khuli Dan Aisyah Abdurrahman Bint Al-Syathi’,”
66.

22 “Bintusy Syathi’,” Dalam Wikipedia Babasa Indonesia, Ensiklopedia Bebas, 15 Oktober 2025,
Https:/ /1d.Wikipedia.Otrg/ W /Index.Php?Title=Bintusy_Syathi%27&Oldid=27987392.

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 7



Muhammad Aminullah

Akbar, al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an al-Karim, Maqal fi al-Insan: Dirasah Qur’aniyyah, al-
Qur’an wa al-Tafsir al-‘Asri, al-1'jaz al-Bayani li al-Qur’an Wa Masa’il Ibn al-Azragq, dan al-
Syakhshiyyah al-Islamiyyah: Dirasah Qur’aniyyah, al-Qur’an wa qadaya al-insan, Ummun
Nabi, Banatun Nabi, Nisa’'un Nabi, ar-risalah zainab, Sakinah bint al-Husain, Tarajim
Sayyidat Bait an-Nabawiyyah, ma'a al musthafa, Adapun karya-karya beliau yang secara
khusus dibahas penulis dalam penelitian ini adalah al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an al-

Karim jilid I dan I1.

Aisyah Abdurrahman wafat pada 1 Desember 1998 di Kairo, Mesir, dalam usia 85
tahun. la dimakamkan dengan penghormatan besar dari kalangan akademisi dan ulama
Mesir.23 Warisan intelektualnya hingga kini masih menjadi rujukan penting dalam studi
tafsir modern, khususnya dalam membangun metodologi linguistik dan sastra dalam

penafsiran Al-Qur’an.

2. Nasr Hamid Abu Zaid

Nasr Hamid Abu Zayd lahir pada 7 Oktober 1943 di kota Tanta, Mesir, dan wafat
pada 5 Juli 2010 di Kairo pada usia 66 tahun.?* [a menempuh pendidikan tinggi di
Universitas Kairo, meraih gelar Sarjana (Bachelor) dalam studi Bahasa Arab dan Ilmu
Islam, kemudian melanjutkan ke jenjang Magister dan Doktor dengan fokus kajian Al-
Qur'an dan ilmu-ilmu keislaman. 25 Karier akademiknya mencakup pengajaran di
Fakultas Bahasa Arab dan Sastra di Universitas Kairo, di mana dia mengajar hingga
kontoversi fatwa dan tekanan sosial membuat posisi akademisnya terguncang.2¢ Selain
sebagai akademisi, Abu Zayd juga dikenal sebagai intelektual publik yang memperluas

wacana tafsir Qur'ani dengan pendekatan hermeneutik, semiotik, dan analisis historis.2”

23 Dini, “Studi Terhadap Metodologi Kitab Tafsir Al Tafsit Al Bayani Lil Quran Al Karim Karya Aisyah Bint
Syathi,” 148.

24 “Nasr Hamid Abt Zayd | Islamic Studies, Quranic Interpretation, Hermeneutics | Britannica,” 3 Oktober
2025, Https:/ /Www.Britannica.Com/Biography/Nast-Hamid-Abu-Zayd.

25 Mujahidin, “Hermeneutika Nast Hamid Abu Zayd Dalam Metode Perkembangan Tafsit Modern,” 27.

26 Ibid., 28.

27 Awwaliyyah Dan Tajuddin, “Hermeneutika Kebahasaan Nasr Hamid Abu Zaid (Aplikasi Atas Penafsiran
Qs. Al-Alaq 1-5),” 552.

8 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39



Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd

Pada pertengahan 1990-an, kontroversi publik berkembang di Mesir terkait
karya-karyanya yang dianggap oleh sebagian Kkonservatif sebagai penyimpangan
interpretatif, yang kemudian memicu tuntutan perceraian serta pengasingan intelektual.
Akibat tekanan tersebut, Abu Zayd kemudian menetap di Belanda untuk sementara
waktu sebagai eksil intelektual.?8 Dalam kurun waktu kepemimpinan akademisnya, Abu
Zayd menerbitkan karya-karya penting yang menjadi rujukan dalam studi tafsir modern,
seperti Mafhiim al-Nas: Dirdasah fi ‘Ulim al-Qur’an dan Naqd al-Khitab ad-Din.” Karya-
karya ini memperlihatkan perpaduan antara kemampuan intelektual untuk memeriksa
teks Al-Qur’an sebagai fenomena bahasa dan budaya, dengan keberanian menerobos

batas-batas tradisional tafsir.

Warisan intelektualnya tetap besar di kalangan studi Islam modern; meskipun ia
menghadapi ekskomunikasi sosial, pemikirannya kini sering dirujuk dalam tesis, artikel
jurnal, kajian gender, dan diskusi mengenai pluralisme interpretatif. Abu Zayd dikenang
sebagai tokoh yang membangkitkan pertanyaan kritis terhadap tafsir literal, menuntut
agar Al-Qur’an dibaca dalam konteks historis sebagai teks yang hidup yang

diterjemahkan melalui lensa budaya, bahasa, kekuasaan, dan perubahan sosial.

Analisis Konseptual Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman

Aisyah Abdurrahman, atau Bint al-Syathi’, memandang Al-Qur’an sebagai puncak
keindahan linguistik Arab sekaligus sumber utama pembentukan kesadaran
epistemologis Islam. Dalam mukadimah al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’‘an al-Karim, ia
mengkritik kuat kecenderungan akademisi Arab modern yang lebih mengutamakan
kajian sastra pra-Islam dan karya prosa klasik seperti al-Mu‘allagat atau al-Maqamat
ketimbang menjadikan Al-Qur’an sebagai objek kajian kebahasaan yang utama.2° Kondisi
tersebut, menurutnya, menunjukkan keterputusan epistemologis: ketika Al-Qur'an
dipisahkan dari akar bahasanya, wahyu kehilangan dimensi hidupnya dan hanya

dipahami secara normatif. Karena itu, Aisyah berupaya menghidupkan kembali

28 Tbid., 551.
2 Aisyah Muhammad ‘All ‘Abdurrahman Bint Al-Syathi’, A#Tafsir Al-Bayani 1.i Al-Qur'an Al-Karim Jilid 1
(Kairo-Mesir: Dar Al-Ma‘Arif, 1990), 13.

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 9



Muhammad Aminullah

hubungan antara teks ilahi dan bahasa Arab dengan menjadikan bahasa sebagai fondasi
epistemologi tafsir serta medium untuk mengungkap rasionalitas dan spiritualitas

wahyu.30

Sebagai murid langsung Amin al-Khuli, Aisyah melanjutkan gagasan metodologis
gurunya sebagaimana terurai dalam Manahij Tajdid fi al-Nahw wa al-Balaghah wa al-
Tafsir wa al-Adab.3! Namun, ia tidak sekadar mengulang gagasan al-Khuli, melainkan
menyusunnya ulang dengan pendekatan sastra dan kesadaran hermeneutik yang lebih
halus. Dalam pengembangan sistemnya, Aisyah merumuskan empat prinsip metodologis

pokok:

1. pendekatan tematik (tafsir mawdii‘7), dengan menghimpun seluruh ayat bertema
serupa untuk memperoleh pemahaman yang menyeluruh.

2. penelaahan konteks sosial-historis tanpa membatasi makna pada satu sebab nuzul
tertentu

3. analisis semantik yang kembali pada akar kata Arab untuk menemukan makna
orisinal

4. penolakan terhadap bias ideologis dan pengaruh Isra’iliyyat yang mengganggu

kemurnian teks.32

Bagi Aisyah, al-Kitab al-‘Arabi al-Muhkam tidak cukup dibaca dari lapisan makna
lahiriah, tetapi harus dipahami melalui struktur internal bahasanya, di mana i‘rab dan
balaghah membentuk satu kesatuan makna yang utuh.33 Keindahan Al-Qur’an bukan
hanya pada estetika bunyi, tetapi pada keselarasan antara bentuk linguistik dan substansi
makna yang melahirkan harmoni intelektual dan spiritual. Inilah yang disebutnya
sebagai ijaz al-Qur’an, suatu keunikan yang menjadikan teks ilahi selalu segar, dinamis,

dan terbuka untuk ditadabburi lintas generasi.3* Dengan demikian, tafsir bukan sekadar

30 Aisyah Muhammad ‘All ‘Abdurrahman Bint Al-Syath?’, A#Tafsir Al-Bayani 1.i Al-Qur'an Al-Karim Jilid 2
(Kairo-Mesir: Dar Al-Ma‘Arif, 1990), 8.

31 Bint Al-Syathi’, A#-Tafsir Al-Bayani 1.i Al-Qur'an Al-Karim Jilid 1, 10.

32 Thid., 10-11.

33 Ibid., 12.

3 Aisyah Muhammad ‘All ‘Abdurrahman Bint Al-Syath?’, A+l Jaz Al-Bayani 1.i A-Qur'an Wa Masa’il 1bn Al-
Agzraq (Kairo-Mesir: Dar Al-Ma‘Arif, T.Th.), 40.

10 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39



Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd

penjelasan isi ayat, melainkan usaha ilmiah untuk memahami logika internal bahasa

wahyu yang sarat nilai rasional dan estetis.

Aisyah juga menyoroti ketimpangan epistemologis antara studi bahasa dan studi
tafsir di lembaga pendidikan Islam. Ia menulis bahwa selama puluhan tahun mengajar di
Universitas ‘Ain Syams, hampir tidak ditemukan satu pun soal ujian yang menyinggung
dimensi kebahasaan Al-Qur’an.35 Temuan ini memperkuat pandangannya bahwa studi
tafsir telah terlepas dari akar kebahasaannya. Karena itu, ia menyerukan pentingnya
menyatukan kembali studi bahasa Arab dan tafsir agar penafsiran Al-Qur’an tidak hanya
bernuansa teologis, tetapi juga berbasis pada pemahaman linguistik yang ketat. yakni
menghidupkan kembali bahasa sebagai jantung pengetahuan Qur’ani dalam kemurnian

bahasa Arab yang sejati.3¢

Dalam jilid kedua tafsirnya, Aisyah mempertegas dimensi metodologisnya dengan
memberikan perhatian khusus pada asbab al-nuziil dan kronologi turunnya wahyu. la
menilai bahwa riwayat sebab turunnya ayat penting untuk memahami latar sosial, tetapi
tidak bersifat kausal mutlak, karena banyak sahabat menafsirkan sebab tersebut
berdasarkan pengalaman individual. 37 Oleh karena itu, ia menekankan pentingnya
memprioritaskan makna universal yang berlaku lintas konteks, kecuali ada indikasi
tekstual yang tegas membatasi makna pada peristiwa tertentu.38 Selain itu, pemahaman
terhadap urutan pewahyuan membantu menjelaskan perkembangan linguistik dan
retoris Al-Qur’an dari fase Makkiyah ke Madaniyah, sehingga teks dapat dibaca sesuai

ritme pewahyuannya yang historis dan tematik.3°

Kekuatan metodologis tafsir sastrawi Aisyah Abdurrahman secara nyata dapat
dilihat dalam penafsirannya terhadap Surah al-‘Alaqg, khususnya lima ayat pertamanya
yang menandai awal turunnya wahyu dan lahirnya kesadaran epistemologis Islam.

Dalam kerangka metodologinya, Aisyah memahami perintah igra’ bukan sebagai

3 Bint Al-Syathi’, A#Tafsir Al-Bayani Li Al-Qur'an Al-Karim Jilid 1, 10.

36 Ibid., 18-19.

37 Bint Al-Syathi’, Az-Tafsir Al-Bayani i Al-Qur'an Al-Karim Jilid 2, 8-9.

38 Bint Al-Syathi’, ALl Jaz Al-Bayani 1i Al-Qur'an Wa Masa’il Ibn Al-Azrag, 397-98.
39 Ibid., 32-35.

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 11



Muhammad Aminullah

kegiatan membaca secara literal, melainkan sebagai ajakan intelektual untuk
mengaktifkan daya pikir manusia dalam mengenali tanda-tanda ketuhanan.#? Di sinilah
terlihat esensi ijaz al-bayani, yaitu mukjizat bahasa wahyu yang tidak hanya
menampakkan keindahan retorik, tetapi juga daya rasionalitas yang menuntun manusia
dari kebodohan menuju pencerahan. Paradoks turunnya perintah membaca kepada
seorang Nabi yang ummi menjadi bukti bahwa bahasa Al-Qur’an merupakan instrumen

transendental yang menyalurkan pengetahuan ilahi melampaui batas nalar manusia.

Aisyah juga menolak kecenderungan sebagian mufasir modern yang menafsirkan
kata ‘alaq dengan pendekatan saintifik Barat yang terlepas dari ruh bahasa Arab. Ia
menegaskan bahwa makna ‘alaq harus dipahami secara kebahasaan, yakni sesuatu yang
bergantung darah, atau hubungan. Maka makna yang paling mendekati ialah bahwa Allah
menciptakan manusia dari sesuatu yang melekat dan bergantung di rahim ibunya.#!
Pendekatan ini mencerminkan kesetiaan Aisyah terhadap prinsip dasar tafsir sastrawi
bahwa teks Al-Qur’an hanya dapat dipahami melalui akar linguistiknya sendiri. Demikian
pula dalam penafsirannya terhadap kata al-qalam, ia memaknainya bukan sekadar alat
tulis, tetapi simbol peradaban ilmu dan kontinuitas pengetahuan manusia. Pena,
menurutnya, merupakan lambang keterhubungan antara wahyu dan rasionalitas;
melalui ilmu, manusia menerima limpahan karam (kemuliaan) Ilahi yang menjadikannya

makhluk berakal dan berbudaya.42

Lebih lanjut, dalam ayat ke lima, Aisyah melihat konsep ta‘lim ilahi sebagai prinsip
utama epistemologi Islam. Pengajaran Ilahi tidak hanya mencakup transfer pengetahuan,
tetapi juga penciptaan potensi akal sebagai sarana memahami kebenaran. Dengan
demikian, proses belajar dan berpikir merupakan bagian dari ibadah, karena keduanya
menghubungkan manusia dengan sumber pengetahuan mutlak, yakni Allah. 43 Dari
penafsiran terhadap kelima ayat pertama Surah al-‘Alaq, Aisyah menyimpulkan bahwa

wahyu [slam merupakan awal revolusi intelektual manusia.

40 Bint Al-Syathi’, A#-Tafsir Al-Bayani 1i Al-Qur'an Al-Karim Jilid 2, 15.
41 1bid., 18.

42 Ibid., 20-21.

4 Ibid., 22.

12 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39



Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd

1. Pertama, perintah membaca (iqra’) menandai dimulainya peradaban ilmu.

2. Kedua, penyebutan nama Tuhan (bismi rabbik) menegaskan orientasi tauhid
dalam seluruh aktivitas keilmuan.

3. Ketiga, penciptaan manusia dari ‘alag mengingatkan manusia akan asal
kehinaannya dan ketergantungannya pada bimbingan Ilahi.

4. Keempat, pena (al-qalam) menjadi simbol peradaban dan transmisi ilmu
antargenerasi.

5. Kelima, pengajaran Ilahi (‘allama al-insan ma lam ya‘lam) menegaskan bahwa

seluruh ilmu hakikatnya bersumber dari Allah.

Melalui pendekatan tafsir Sastrawi, Aisyah Abdurrahman sejatinya tidak hanya
menghadirkan metode linguistik dalam memahami Al-Qur’an, tetapi juga merumuskan
paradigma keilmuan yang menjunjung tinggi integritas epistemik dan rasionalitas
Qur'ani. Pendekatan ini memadukan ketelitian ilmiah dengan kesadaran spiritual,
sehingga melahirkan bentuk penafsiran yang objektif sekaligus penuh penghayatan.
Dengan menjadikan bahasa sebagai pintu masuk untuk memahami wahyu, sehingga

menjadikan Al-Qur’an senantiasa relevan di setiap zaman.

Analisis Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd

Nasr Hamid Abu Zayd (1943-2010) merupakan salah satu pemikir Muslim
kontemporer yang menempatkan Al-Qur'an dalam kerangka hermeneutik modern. Ia
menolak pandangan bahwa teks wahyu memiliki makna tunggal dan final. Menurutnya,
Al-Qur’an merupakan produk komunikasi antara Tuhan dan manusia yang berlangsung
melalui medium bahasa dan sejarah. Teks bukan sekadar wahyu transenden yang
diturunkan kepada manusia, melainkan realitas diskursif yang terbentuk oleh interaksi
sosial, budaya, dan linguistik pada masa pewahyuan.** Dengan demikian, makna Al-
Qur’an tidak hadir secara absolut, melainkan dihasilkan melalui proses pembacaan yang

terus-menerus. Pandangan ini meletakkan Abu Zayd dalam posisi kritis terhadap

44 Zaid, Mafhum Al-Nashsh Dirasah Fi Ulnm Al-Qur'an, 17-18.

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 13



Muhammad Aminullah

epistemologi tradisional yang menutup ruang interpretasi baru dan menjadikan tafsir

bersifat dogmatis.*>

Landasan epistemologis hermeneutika Abu Zayd berpijak pada gagasan bahwa
bahasa adalah ruang utama pertemuan antara yang ilahi dan manusiawi. Dalam karyanya
Mafhim al-Nass, ia menegaskan bahwa teks Al-Qur’an merupakan fenomena linguistik
yang tunduk pada aturan bahasa Arab sebagaimana teks-teks lainnya.#¢ Karena itu,
penafsiran yang ilmiah harus memahami struktur bahasa, gaya retorika, dan konteks
komunikatif ayat. Abu Zayd menggunakan teori semiotik, khususnya analisis tanda dan
makna (signifier-signified) untuk menelusuri relasi internal antara lafaz, makna, dan
realitas sosial.#” la menolak pendekatan takwil mistik maupun literal tekstual yang
membekukan makna, sebab keduanya menutup dimensi dinamis wahyu yang seharusnya

terus hidup dalam sejarah manusia.*8

Secara metodologis, Abu Zayd memperkenalkan prinsip tarikhiyyat al-nass
(historisisasi teks). Ia berargumen bahwa setiap ayat memiliki horizon makna yang
terikat oleh situasi sosial ketika ia diwahyukan.4? Maka, memahami Al-Qur’an berarti
membaca sejarahnya dan mengenali kondisi masyarakat Arab, struktur kekuasaan, dan
perdebatan ideologis pada masa Nabi.>® Namun, historisisasi bukanlah sekadar studi
kronologis. melainkan upaya untuk menyingkap fungsi sosial teks dan mengidentifikasi
transformasi maknanya di tangan para pembaca dari generasi ke generasi. Dengan cara
ini, Abu Zayd membedakan antara “marhalah al-tashakkul” (historis) dan “marhalath al-
Tashkil” (kontemporer), sehingga penafsiran tidak berhenti pada reproduksi tradisi,

tetapi membuka ruang aktualisasi makna bagi zaman baru.51

# Muzayyin Bdws, “Kritik Terhadap Konsep Tanzil Nast Hamid Abu Zayd Dan Implikasinya Terhadap
Status Al-Qut’an,” Tajdid: Jurnal Ipu Ushuluddin 17, No. 2 (2018): 157, Doi:10.30631/Tjd.V17i2.69.

46 Zaid, Mafbum Al-Nashsh Dirasah Fi Ulum Al-Qur'an, 27-28.

47 Herlina Suhardi, Suriyadi Suriyadi, Dan Oga Satria, “Semiosis Kata-Kata Dalam Al-Qur’an Berdasatkan
Teori Semiotika Nasr Hamid Abu Zayd,” Prosiding Fakultas Ushulludin Adab Dan Dakwab 1, No. 2 (26 Desember 2023):
171.

48 Zaid, Mafbum Al-Nashsh Dirasah Fi Ulum Al-Qur'an, 9.

4 Tbid., 31.

50 Nast Hamid Abu Zaid, Nagd A/-Khitab Ad-Dini (Qohiroh-Mesir: Siina Lil Nasir, 1993), 93.

51 Tbid., 97.

14 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39



Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd

Abu Zayd menempatkan pembaca sebagai subjek epistemik. la menolak klaim
bahwa makna teks hanya dapat diakses oleh otoritas agama tertentu. Sebaliknya, setiap
pembaca yang memahami mekanisme bahasa dan sejarah memiliki tanggung jawab
hermeneutik untuk menghidupkan kembali makna wahyu sesuai konteksnya. Proses ini
bersifat dialogis: teks tidak berbicara secara pasif, tetapi mengundang pembacaan yang
aktif, kritis, dan reflektif.>2 Oleh sebab itu, tafsir bagi Abu Zayd bukan aktivitas ritual,
melainkan proses ilmiah yang menuntut kesadaran historis dan keterbukaan intelektual.
Di sini, Hermeneutika berfungsi sebagai jembatan antara wahyu dan realitas, antara teks

yang tetap dan manusia yang terus berubah.53

Abu Zayd juga mengkritik tajam apa yang disebutnya sebagai khitab al-dini
(diskursus keagamaan dogmatis), yakni cara baca literal dan ideologis yang mengubah
teks menjadi alat legitimasi politik atau moral. Dalam Naqd al-Khitab al-Dini, ia
menunjukkan bahwa stagnasi pemikiran Islam modern disebabkan oleh dominasi
wacana keagamaan yang menutup tafsir dari Kkritik rasional. 54 [a menyerukan
dekonstruksi terhadap tradisi yang mengklaim kebenaran tunggal, seraya menegaskan
bahwa kebenaran Qur’ani bersifat dialogis dan terbuka terhadap perubahan sosial.
Pendekatan ini menuntut keberanian epistemologis untuk menafsir ulang teks tanpa
mengkhianati prinsip dasarnya: bahwa wahyu hadir untuk membebaskan akal manusia,

bukan mengekangnya.

Dari seluruh pemikirannya, Hermeneutika Abu Zayd tidak hanya bersifat kritis
terhadap tradisi, tetapi juga konstruktif. la berusaha mengintegrasikan nilai-nilai
keilmuan modern ke dalam studi Al-Qur’an dengan tetap menghormati otentisitas teks.
Bagi Abu Zayd, pendekatan historis, linguistik, dan rasional tidak menafikan keimanan,55
Namun, upayanya mengaitkan teks wahyu sepenuhnya dalam kerangka historis

membuat batas antara yang ilahi dan yang manusiawi menjadi kabur. Ketika Al-Qur’an

52 Nast Hamid Abu Zayd, Mafhim An-Nass: Dirasab Fi ‘Ulim Al-Qur'an (Maghteb: Al-Matkaz Asyqofi Al-
Arabi, 2014), 29.

53 1bid., 220.

54 Zaid, Nagd Al-Khitab Ad-Dinz, 70.

55 Nast Hamid Abu Zayd, Mafhsam An-Nass: Dirasah Fi ‘Ullim Al-Qur'an, 6.

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 15



Muhammad Aminullah

dipahami semata sebagai produk kebudayaan yang berkembang melalui bahasa dan
konteks sosial, maka aspek transendennya berisiko tereduksi menjadi fenomena
linguistik. tetapi menilai bahwa proyek hermeneutikanya memerlukan penyeimbangan
agar tidak terjebak pada relativisme makna yang meniadakan kesakralan teks.>¢ Dengan
demikian, kontribusi Abu Zayd tetap penting bagi reformasi keilmuan Islam, meskipun
membutuhkan klarifikasi teologis dalam menjaga keseimbangan antara nalar dan wahyu.

Dialektika Epistemologis Tafsir Bayani dan Hermeneutika

Dialektika antara tafsir sastrawi Aisyah Abdurrahman dan hermeneutika Qur’ani
Nasr Hamid Abu Zayd memperlihatkan dua arah besar pembaruan tafsir modern. Aisyah
berangkat dari kesadaran linguistik bahwa bahasa Arab adalah wadah sakral wahyu yang
memuat rasionalitas dan keindahan ilahi. Sementara itu, Abu Zayd menempatkan teks Al-
Qur’an sebagai hasil komunikasi antara Tuhan dan manusia yang harus dibaca melalui
konteks sejarah dan budaya. Keduanya sama-sama berangkat dari semangat kritik
terhadap stagnasi tafsir klasik, tetapi memiliki orientasi epistemologis yang berbeda.
Aisyah meneguhkan transendensi teks dengan memulihkan otoritas bahasa Arab,
sedangkan Abu Zayd menegaskan historisitas teks untuk membuka ruang tafsir baru.
Dengan begitu, keduanya tidak saling meniadakan, melainkan saling melengkapi dalam

upaya menyeimbangkan antara sakralitas wahyu dan dinamika makna.

Aisyah menempatkan bahasa sebagai pusat pemahaman wahyu. la memandang
Al-Qur'an bukan sekadar teks normatif, melainkan karya linguistik tertinggi yang
mengandung dimensi estetika dan rasional. Melalui pendekatan semantik dan analisis
struktur kebahasaan, Aisyah berusaha menyingkap keindahan bahasa wahyu yang ia
sebut sebagai ijaz bayani, keajaiban bahasa yang menyatukan bentuk dan makna.
Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Toshihiko Izutsu yang menjelaskan bahwa
setiap kata dalam Al-Qur’an membentuk jaringan makna yang mencerminkan pandangan

hidup Islam (weltanschauung).>” Dalam kerangka ini, tafsir sastrawi bukan hanya

56 Miftah Miftah Dan Irma Riyani, “Wahyu Dalam Pandangan Nasr Hamid Abu Zaid,” A/-Bayan: Jurnal Studi
Iimn Al- Qur'an Dan Tafsir 3, No. 1 (31 Agustus 2018): 17, Doi:10.15575/Al-Bayan.V3i1.3127.
57 Toshihiko 1zutsu, God And Man In The Quran (Petaling Jaya, Malaysia: Islamic Book Trust, 2008), 3.

16 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39



Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd

membaca makna literal ayat, tetapi juga menggali makna terdalam Al-Qur’an yang

merefleksikan hubungan mendalam antara rasio dan iman.

Berbeda dengan Aisyah, Abu Zayd meletakkan hermeneutikanya pada prinsip
tarikhiyyat al-nass atau historisitas teks. Baginya, Al-Qur’an bukanlah dokumen statis,
tetapi teks yang hidup di tengah masyarakat dan terus menyesuaikan diri dengan ruang
sosial pembacanya. 8 Karena itu, memahami Al-Qur'an berarti juga memahami
sejarahnya, konteks sosial, dan kondisi budaya pada masa pewahyuan. Dalam hal ini, Abu
Zayd sepakat dengan gagasan Fazlur Rahman tentang teori gerak ganda (double
movement theory), yaitu upaya memahami prinsip moral universal dari konteks masa lalu
untuk kemudian diterapkan kembali pada situasi masa kini.>® Pendekatan ini mengajak
pembaca agar tidak hanya berhenti pada bentuk teks, tetapi juga menangkap pesan moral

dan sosial yang terkandung di dalamnya.

Namun demikian, perbedaan titik pijak epistemologis keduanya melahirkan
ketegangan yang menarik. Aisyah menekankan keabadian bahasa wahyu sebagai simbol
transendensi ilahi, sementara Abu Zayd menganggap bahasa wahyu terikat pada struktur
sosial dan historis. Kritik terhadap Abu Zayd muncul ketika pendekatan historisnya
dianggap berlebihan hingga mengaburkan batas antara yang ilahi dan yang manusiawi.
Ketika teks wahyu dipahami semata sebagai produk budaya, makna sakralnya berisiko
tereduksi menjadi sekadar fenomena bahasa. Muhammad Arkoun menyebut
kecenderungan ini sebagai démythologisation excessive,?0 yaitu pembacaan yang terlalu

rasional sehingga menyingkirkan dimensi spiritual teks.

58 Nast Hamid Abu Zayd, Mafhim An-Nass: Dirasah Fi ‘Ullin Al-Qur'an.

59 Fazlur Rahman, Islam & Modernity: Transformation Of An Intellectnal Tradition, 8. Impr, Publications Of The
Center For Middle Eastern Studies 15 (Chicago London: The University Of Chicago Press, 2002), 7.

60 Istilah Démythologisation Excessive (Demitologisasi Berlebihan) mengacu pada kritik terhadap metode
Hermeneutik yang menafsirkan teks suci secara terlalu rasional dan historis hingga menghapus unsur mitos, simbolik,
dan transendensi wahyu. konsep ini awalnya dikembangkan oleh Rudolf Bultmann dalam teologi Kristen untuk
menjelaskan upaya memahami teks al-kitab dengan akal modern. Dalam konteks Islam, kritik ini ditujukan kepada
tokoh seperti Nasr Hamid Abu Zayd yang dianggap memandang Al-Qur’an semata sebagai produk budaya dan bahasa,
bukan lagi sebagai Firman Tuhan. Lihat Mohammed Arkoun, Rethinking Isian: Common Questions, Uncommon Answers
(Boulder-colorado: Westview Press, 1994), 79-81.

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 17



Muhammad Aminullah

Sebaliknya, pandangan Aisyah juga tidak lepas dari kritik. Fokusnya pada
kemurnian bahasa dan keindahan retorika terkadang membuat tafsirnya kurang
memberi ruang bagi realitas sosial yang berubah. yaitu ketika perhatian berlebihan pada
bentuk bahasa justru menghambat fungsi moral dan kontekstual wahyu. kedua
pendekatan ini harus dipahami secara dialektik. Aisyah menjaga kemurnian teks dan
keindahan bahasa, sedangkan Abu Zayd membuka kemungkinan pembacaan baru yang
relevan dengan zaman. Pertemuan keduanya menghadirkan keseimbangan
epistemologis antara rasionalitas dan spiritualitas, antara bahasa yang sakral dan

konteks yang historis.

Pada akhirnya, pertemuan gagasan Aisyah dan Abu Zayd menunjukkan bahwa
pembaruan tafsir tidak berarti menolak tradisi klasik, melainkan menghidupkannya
kembali dengan kesadaran baru. Aisyah mengingatkan pentingnya menjaga otoritas
bahasa wahyu, sedangkan Abu Zayd mengajak untuk membaca wahyu dalam ruang sosial
manusia. Keduanya membuka jalan menuju paradigma tafsir yang integratif: rasional
tanpa kehilangan sakralitas, historis tanpa kehilangan ruh ketuhanan. Inilah bentuk ideal
dari apa yang disebut Fazlur Rahman sebagai living revelation, yakni wahyu yang
senantiasa hidup dan dapat ditafsirkan ulang tanpa kehilangan hubungan spiritualnya

dengan Tuhan.61

D. SIMPULAN

Penelitian ini menegaskan adanya dialektika epistemologis antara tafsir sastrawi
Aisyah Abdurrahman dan hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd yang mencerminkan dua
paradigma keilmuan yang berbeda namun saling melengkapi dalam studi Al-Qur’an dan
Tafsir kontemporer. Pendekatan sastrawi Aisyah menempatkan bahasa Arab sebagai
pusat epistemologi wahyu, dengan menegaskan bahwa Al-Qur’an merupakan mukjizat
linguistik (ijaz bayani) yang menyatukan dimensi rasional, spiritual, dan estetis.
Sementara itu, hermeneutika Abu Zayd memandang Al-Qur’an sebagai teks historis dan

kultural yang terus berdialog dengan realitas manusia melalui konteks sosial dan bahasa.

61 Rahman, Islam & Modernity, 27.

18 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39



Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd

Dialektika keduanya menunjukkan bahwa penafsiran Al-Qur’an merupakan aktivitas
ilmiah yang bersifat linguistik sekaligus historis, yang berakar pada kesucian teks ilahi
namun terbuka terhadap dinamika interpretasi manusia. Analisis komparatif
memperlihatkan bahwa metodologi sastrawi Aisyah berfokus pada keutuhan struktur
bahasa dan ketepatan makna, sedangkan hermeneutika Abu Zayd memperluas cakrawala
penafsiran dengan kesadaran historis dan rasionalitas kritis. Sintesis antara keduanya
melahirkan paradigma tafsir yang seimbang: menjaga integritas wahyu sambil mengakui
peran aktif nalar manusia dalam memahami pesan ilahi. Dengan demikian, studi Al-
Qur'an menuntut keseimbangan antara kesetiaan terhadap teks dan keterbukaan

terhadap konteks agar wahyu tetap hidup, relevan, dan inspiratif di setiap zaman.

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 19



Muhammad Aminullah

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Fattah Nasution. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Harfa Creative, 2023.

Awwaliyyah, Neny Muthiatul Awwaliyyah Neny Muthiatul Awwaliyyah Neny Muthiatul,
dan Tabrani Tajuddin Tabrani Tajuddin. “Hermeneutika Kebahasaan Nasr Hamid
Abu Zaid (Aplikasi Atas Penafsiran Qs. al-Alaq 1-5).” AL-WAJID: JURNAL ILMU AL-
QURAN DAN TAFSIR 3,no0.1 (2022). doi:10.30863/alwajid.v3i1.3796.

Bdws, Muzayyin. “Kritik Terhadap Konsep Tanzil Nasr Hamid Abu Zayd Dan Implikasinya
Terhadap Status Al-Qur’an.” TAJDID: Jurnal lImu Ushuluddin 17,no.2 (2018): 153-
80. d0i:10.30631/tjd.v17i2.69.

Bint al-Syathi’, Aisyah Muhammad ‘Ali ‘Abdurrahman. al-I'jaz al-Bayani Ii al-Qur’an wa
Masa’il Ibn al-Azraq. kairo-mesir: Dar al-Ma‘arif, t,th.

———. At-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an al-Karim jilid 1. kairo-mesir: Dar al-Ma‘arif, 1990.

———. At-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an al-Karim jilid 2. kairo-mesir: Dar al-Ma‘arif, 1990.

rn

“Bintusy Syathi’.” Dalam Wikipedia bahasa Indonesia, ensiklopedia bebas, 15 Oktober
2025.
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Bintusy_Syathi%27&o0ldid=279873
92.

Dini, Dini Tri Hidayatus Sya’dyya Dini. “Studi Terhadap Metodologi Kitab Tafsir Al Tafsir
Al Bayani Lil Quran Al Karim Karya Aisyah Bint Syathi.” AL-WAJID: JURNAL ILMU
AL-QURAN  DAN  TAFSIR 1, no. 2 (19 Desember 2020).
doi:10.30863/alwajid.v1i2.1262.

Faradits, Aghnia. “Studi Kritis Atas “Al-Tafsir Al-Bayani Li Al-Qur’an Al-Karim“Karya
‘Aisyah ‘Abdurrahman Bintu Syati’ (W. 1998 M.).” At-Tahfidz: Jurnal IImu Al-Qur’an
Dan Tafsir 4,no.1 (31 Desember 2022): 57-73. doi:10.53649 /at-tahfidz.v4i1.199.

Khurin’in, Aisy Najiha. “Tafsir Sastra Kontemporer Oleh Amin Al-Khuli Dan Aisyah
Abdurrahman Bint Al-Syathi’.” Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir 6, no. 1
(30 Juni 2023): 62-71.doi:10.58518/alfurqon.v6i1.1743.

Mas’udah, Lailatul. “Telaah Metodologis Dan Kontribusi Intelektual Aisha Abd al Rahman
Dalam Tafsir al Bayan Li al Quran al Karim.” Ayatuna : Jurnal Studi llmu Al-Qur’an
Dan Tafsir 1, no. 2 (2 Juni 2025): 59-70.

20 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39



Dialektika Tafsir Sastrawi Aisyah Abdurrahman Dan Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd

Miftah, Miftah, dan Irma Riyani. “Wahyu Dalam Pandangan Nasr Hamid Abu Zaid.” Al-
Bayan: Jurnal Studi IImu Al- Qur'an dan Tafsir 3, no. 1 (31 Agustus 2018).
doi:10.15575/al-bayan.v3i1.3127.

Mohammed Arkoun. Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers. Boulder-
colorado: Westview Press, 1994,

Muhammad, Hafid Nur, dan Dkk Tedi Turmudzi. “Analisis Metode Hermeneutika Dalam
Al-Qur’an Atas Pemikiran Nasr Hamid Abu Zaid.” Ulumul Qur’an: Jurnal Kajian llmu
Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 1 (15 Mei 2022): 49-57. d0i:10.58404 /uq.v2i1.93.

Mujahidin, Muhammad Saekul. “Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd Dalam Metode
Perkembangan Tafsir Modern.” Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan
Tafsir 8,no. 1 (5]Juli 2023): 25-42. doi:10.47435/al-mubarak.v8i1.1791.

Muzayyin. “Kritik Terhadap Konsep Tanzil Nasr Hamid Abu Zayd Dan Implikasinya
Terhadap Status Al Qur'an.” EI-Mu’Jam. Jurnal Kajian Al Qur’an dan Al-Hadis 1, no.
1 (5 Desember 2021): 27-47. doi:10.33507 /el-mujam.v1i1.333.

Nasr Hamid Abu Zayd. Mafhiim an-Nass: Dirasah fi ‘Ulim al-Qur‘an. Maghreb: al-markaz
asyqofi al-arabi, 2014.

“Nasr Hamid Abu Zayd | Islamic Studies, Quranic Interpretation, Hermeneutics |
Britannica,” 3 Oktober 2025. https://www.britannica.com/biography/Nasr-
Hamid-Abu-Zayd.

Rahmadi. Pengantar Metodologi Penelitian. Banjarmasin: ANTASARI PRESS, 2011.

Rahman, Fazlur. Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 8. impr.
Publications of the Center for Middle Eastern Studies 15. Chicago London: The
University of Chicago Press, 2002.

Septiana, Nanda. “Pendekatan Aisyah Abdurrahman (Bint Syatia€™m) Dalam Al-Tafsir Al-
Bayani.” Pancawahana : Jurnal Studi Islam 14, no.1 (11 Mei 2019): 68-77.

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D. Bandung: Alfabeta, CV.,
2013.

Suhardi, Herlina, Suriyadi Suriyadi, dan Oga Satria. “Semiosis Kata-Kata Dalam Al-Qur’an
Berdasarkan Teori Semiotika Nasr Hamid Abu Zayd.” Prosiding Fakultas
Ushulludin Adab Dan Dakwah 1, no. 2 (26 Desember 2023): 167-85.

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39 21



Muhammad Aminullah

Toshihiko Izutsu. God and Man in The Quran. petaling jaya, malaysia: Islamic Book Trust,
2008.

wardani. Tren Perkembangan Pemikiran Kontemporer Metodologi Tafsir Al-Qur’an di
Indonesia. Yogyakarta: Kurnia Kalam Semesta Yogyakarta, 2017.

Yudatama, Yossi Kurnia, dan Meirando Rukhuz. “Linguistics of the Qur’an in the
Interpretation of Bintu Syathi.” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies 7, no. 4 (7
Oktober 2024): 162-72. doi:10.31943 /afkarjournal.v7i4.1533.

Zaid, Nasr Hamid Abu. Mafhum al-Nashsh Dirasah fi ‘Ulum al-Qur’an. kairo-mesir: al-
Hay’ah al-Mishriyyah al-Ammabh li al-Kitab, 1990.

———. Nagqd al-Khitab ad-Dini. qohiroh-mesir: siina lil nasir, 1993.

22 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 17-39



