
Journal of Islamic Thought 

and Contemporary Studies 

Vol. 01 No. 02, November 2025, pp. 40-61 

E-ISSN : 3123-4534 

 

 

 
 

 

©  2025 by  the  authors;  This  is  an  Open  Access  article  distributed  under  the  terms  of  the Creative  Commons 

Attribution- ShareAlike 4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which 

permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited. 

1 

Recived: 20 Juni, 2025 

Revised: 15 Oktober, 2025  

Accepted: 10 November, 2025 

Published: 27 November, 2025 

 

 

 

 

 

Kerangka Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Implikasinya 

terhadap Pemikiran Ekologi Kontemporer 

Ahmad Ghufron Fawaid1, Nikmatu Rohmah2, Triya Ayu Safitri3 
Universitas Islam Cordoba Banyuwangi, Indonesia 

E-mail: fawaaid.ahmad@gmail.com1, nikmaturohmah205@gmail.com2, ayu169093@gmail.com  

 

Abstract 

Islamic ethics of consumption has become increasingly important in the modern era, as 
contemporary consumption patterns are shaped by materialistic tendencies and excessive lifestyles 
that contribute to social and ecological degradation. This study aims to examine the value of 
moderation in consumption as articulated in Qur’an Surah al-Furqan verse 67 and to explore its 
relevance to contemporary consumer challenges. Using a thematic tafsir analysis that integrates 
insights from both classical and contemporary exegetes, this research highlights the prohibition of 
israf and tabdzir as well as the affirmation of balance as foundational principles for responsible 
consumption. The findings indicate that the verse provides not only moral–spiritual guidance but 
also a practical ethical framework for resource management and the regulation of modern 
consumer behavior. The novelty of this study lies in its direct linkage between Qur’anic moderation 
and today’s ecological and social challenges, demonstrating that Qur’anic ethics of consumption 
offers strategic implications for shaping sustainable lifestyles. 

Keywords: Ecology, Consumption Ethics, Israf, Moderation, Tadhbir. 

Abstrak 

Etika konsumsi dalam Islam menjadi isu penting pada era modern ketika pola konsumsi 
masyarakat semakin dipengaruhi oleh budaya materialistik dan gaya hidup berlebih yang 
berdampak pada degradasi sosial dan ekologis. Penelitian ini bertujuan mengkaji nilai moderasi 
dalam konsumsi sebagaimana termaktub dalam QS al-Furqan ayat 67 serta menelaah 
relevansinya terhadap problem konsumsi kontemporer. Dengan menggunakan pendekatan 
analisis tafsir tematik yang mengintegrasikan pandangan mufasir klasik dan kontemporer, 
penelitian ini menyoroti larangan israf dan tabdzir serta penegasan prinsip keseimbangan 
sebagai dasar perilaku konsumsi yang bertanggung jawab. Hasil kajian menunjukkan bahwa ayat 
tersebut tidak hanya memuat pedoman moral-spiritual, tetapi juga kerangka etis yang aplikatif 
bagi pengelolaan sumber daya dan pengendalian perilaku konsumtif modern. Kebaruan 
penelitian terletak pada penautan langsung antara konsep moderasi dalam ayat dengan 
tantangan ekologis dan sosial masa kini, sehingga memperlihatkan bahwa etika konsumsi Qur’ani 
memiliki implikasi strategis bagi pembentukan gaya hidup berkelanjutan. 

Kata Kunci: Ekologi, Etika Konsumsi, Israf, Moderasi, Tadhbir. 

 

A. PENDAHULUAN 

Al-Qur’an memberikan tuntunan menyeluruh terhadap perilaku manusia, 

termasuk dalam hal konsumsi dan pengelolaan sumber daya. Firman Allah dalam Surah 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:email.koresponden1@uicordoba.ac.id1
mailto:nikmaturohmah205@gmail.com2
mailto:ayu169093@gmail.com


Ahmad Ghufran Fawaid dkk 

 
 
2  Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 

Al-A‘rāf ayat 31, “Makan dan minumlah, tetapi jangan berlebih-lebihan; sesungguhnya 

Allah tidak menyukai orang-orang yang berlebih-lebihan,” menegaskan pentingnya 

prinsip keseimbangan dan pengendalian diri dalam kehidupan sehari-hari. Sikap 

berlebihan (isrāf) dan pemborosan (tabdhīr) bukan hanya dilarang secara moral, tetapi 

juga berdampak sosial dan ekologis, karena dapat menimbulkan ketimpangan dan 

kerusakan lingkungan. 

Dalam konteks modern, gaya hidup konsumtif dan materialistik telah 

mendorong eksploitasi sumber daya alam secara besar-besaran. Padahal, Islam 

mengajarkan moderasi (al-wasaṭiyyah) dan keseimbangan (al-qiwām) sebagai nilai 

dasar dalam mengelola nikmat Allah. Para mufasir klasik seperti Ibn Kaṯīr dan al-Qurṭubī 

menafsirkan isrāf sebagai perbuatan melampaui batas yang dibenci Allah, sementara 

mufasir kontemporer seperti Quraish Shihab melihatnya sebagai perilaku yang 

bertentangan dengan tanggung jawab manusia sebagai khalifah di bumi. 

Berdasarkan hal tersebut, penelitian ini berupaya mengkaji konsep isrāf dan 

tabdhīr melalui pendekatan tafsīr maudhū‘ī (tematik) dengan topik Etika Konsumsi 

dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi. Kajian ini difokuskan pada bagaimana 

Al-Qur’an menanamkan nilai “tidak berlebihan” dalam konsumsi, serta relevansinya 

terhadap pelestarian lingkungan. 

Rumusan masalah yang dikaji dalam penelitian ini meliputi: bagaimana 

pandangan Al-Qur’an tentang etika konsumsi yang seimbang, bagaimana larangan isrāf 

dan tabdhīr dijelaskan dalam tafsir klasik dan kontemporer, serta bagaimana prinsip 

tersebut dapat diterapkan dalam menjaga keseimbangan ekologis. Hasil kajian ini 

diharapkan dapat menegaskan bahwa etika konsumsi dalam Al-Qur’an bukan sekadar 

persoalan moral individu, tetapi juga bagian dari tanggung jawab sosial dan ekologis 

manusia terhadap ciptaan Allah. 

B. METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan tafsīr maudhū‘ī (tafsir tematik), yaitu 

metode penafsiran yang menghimpun seluruh ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan satu 

tema tertentu untuk kemudian dikaji secara menyeluruh dan mendalam. Pendekatan ini 

bertujuan untuk memperoleh pemahaman utuh terhadap konsep isrāf (berlebihan) dan 



 Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61  3 

 

tabdhīr (pemborosan) dalam kaitannya dengan etika konsumsi dan relevansinya 

terhadap keseimbangan ekologis. 

Langkah-langkah penelitian dilakukan dengan tahapan sebagai berikut. Pertama, 

pengumpulan ayat-ayat yang relevan dengan tema, yaitu ayat-ayat yang mengandung 

kata isrāf dan tabdhīr beserta konteks penggunaannya dalam Al-Qur’an. Kedua, 

penelusuran asbāb al-nuzūl (sebab turunnya ayat) untuk memahami latar historis dan 

kondisi sosial yang melatarbelakangi turunnya ayat-ayat tersebut. Ketiga, analisis makna 

kebahasaan terhadap kata kunci dalam ayat-ayat terpilih dengan mengacu pada literatur 

leksikografis Arab klasik seperti Lisān al-‘Arab karya Ibn Manẓūr dan al-Mufradāt fī 

Gharīb al-Qur’ān karya ar-Rāghib al-Aṣfahānī. 

Keempat, dilakukan analisis tafsir klasik dan kontemporer, seperti Tafsīr al-

Ṭabarī, Tafsīr Ibn Kaṯīr, al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān karya al-Qurṭubī, serta Tafsir al-

Manār karya Rasyīd Riḍā, untuk mendapatkan pemahaman komprehensif dari berbagai 

perspektif zaman. Kelima, dilakukan analisis tematik kontekstual, yaitu menghubungkan 

nilai-nilai etika konsumsi dalam Al-Qur’an dengan prinsip-prinsip ekologi Islam, seperti 

keseimbangan, tanggung jawab, dan keberlanjutan lingkungan. 

Jenis penelitian ini termasuk penelitian kualitatif berbasis studi kepustakaan 

(library research), karena seluruh data dan sumber berasal dari literatur tafsir, hadis, dan 

karya-karya ulama klasik maupun modern. Analisis dilakukan dengan cara deskriptif-

analitis, yaitu menggambarkan makna ayat secara rinci dan menganalisis relevansinya 

dengan konteks kehidupan modern, khususnya terkait perilaku konsumsi dan 

pelestarian lingkungan hidup. 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Identifikasi Kata Kunci dalam Ayat-ayat Al-Qur’an 

Istilah isrāf dan tabdhīr merupakan dua konsep penting dalam Al-Qur’an yang 

berkaitan dengan perilaku konsumsi, penggunaan harta, serta hubungan manusia 

dengan sumber daya alam. Keduanya muncul dalam beberapa ayat yang menegaskan 

prinsip moderasi dan larangan berlebih-lebihan. 

a. Tabdhīr 



Ahmad Ghufran Fawaid dkk 

 
 
4  Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 

Istilah tabdhīr berasal dari akar kata بذر yang secara literal berarti “menabur 

benih”. Dalam penggunaan majazi, ia berkembang menjadi makna “menyebarkan harta 

secara sia-sia”, yakni pengeluaran yang tidak membuahkan manfaat atau tidak sesuai 

tempatnya. 

Bentuk-bentuknya muncul dalam QS. al-Isrā’ [17]: 26–27: 

 وَلََ تُ بَذ ِّرْ تَ بْذِّيرًا • إِّنَّ الْمُبَذ ِّرِّينَ كَانوُا إِّخْوَانَ الشَّيَاطِّيِّ 

Ayat ini menggunakan bentuk larangan lā tubadhdzir dan masdar tabdhīr, 

menunjukkan penekanan pada perbuatan yang dilarang keras. Dalam perspektif etika 

lingkungan, tabdhīr dapat dipahami sebagai segala bentuk pemborosan sumber daya 

yang mengakibatkan ketidakseimbangan alam. Karena itu, ia tidak hanya berkaitan 

dengan harta, tetapi juga energi, pangan, dan sumber daya ekologis lainnya.. 

b. Isrāf 

Akar kata  سرف membawa makna dasar “melampaui batas”, “melebihi ukuran”, 

atau “tidak proporsional”. Penggunaan istilah ini dalam Al-Qur’an lebih luas dibanding 

tabdhīr, karena tidak hanya berkaitan dengan harta, melainkan semua bentuk perilaku 

yang keluar dari batas proporsionalitas. 

QS. al-A‘rāf [7]: 31 menyatakan: 

 وَلََ تُسْرِّفُوا إِّنَّهُ لََ يُِّبُّ الْمُسْرِّفِّيَ 

 Larangan lā tusrifū bersifat umum dan komprehensif. Ulama bahasa seperti al-

Rāghib al-Aṣfahānī menegaskan bahwa isrāf mencakup setiap tindakan yang tidak 

ditempatkan pada tempatnya (wad‘ al-syay’ fī ghayr maḥallihi), sehingga cakupannya 

lebih luas daripada sekadar pemborosan harta. 

Ayat lain yang menegaskan peran isrāf ialah QS. al-Furqān [25]: 67: 

لِّكَ قَ وَامًا   وَالَّذِّينَ إِّذَا أنَفَقُوا لََْ يُسْرِّفُوا وَلََْ يَ قْتُُوُا وكََانَ بَيَْ ذََٰ

Di sini, isrāf dipertentangkan secara langsung dengan taqtīr (kekikiran). Menurut 

al-Māwardī, isrāf adalah “ketidaktahuan terhadap kadar hak”, yaitu melampaui 

kebutuhan riil hingga menimbulkan kerusakan. 

Isrāf dalam konsumsi berimplikasi ekologis, karena konsumsi berlebihan 

merupakan pintu masuk pada krisis lingkungan: eksploitasi sumber daya, akumulasi 



 Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61  5 

 

limbah, dan disrupsi keseimbangan alam. Dengan demikian, larangan isrāf memiliki 

dimensi bioetik dan ekologis yang melekat. 

c. Moderasi (Qawāmā) 

Istilah qawāmā berasal dari akar kata   قوم yang bermakna tegak, lurus, stabil, dan 

seimbang. Dalam konteks etika konsumsi, ia merujuk pada prinsip moderasi yang 

menjaga keseimbangan antara dua ekstrem—berlebihan (isrāf) dan kekikiran (taqtīr). 

Dalam QS. al-Furqān [25]: 67, qawāmā digambarkan sebagai standar ideal 

perilaku konsumsi: 

لِّكَ قَ وَامًا  وكََانَ بَيَْ ذََٰ

Dalam perspektif ekologi Islam, qawāmā merupakan prinsip harmoni, di mana 

penggunaan sumber daya harus mempertimbangkan keberlanjutan dan keseimbangan 

sistem alam. Moderasi bukan sekadar nilai moral, tetapi mekanisme konservasi ekologis. 

1. Analisis Bahasa dan Istilah 

Pembahasan tentang etika konsumsi dalam Al-Qur’an tidak dapat dilepaskan 

dari pemahaman bahasa dan istilah yang digunakan oleh Al-Qur’an untuk 

menggambarkan perilaku manusia terhadap harta, makanan, serta sumber daya alam. 

Kajian semantik ini menjadi fondasi utama dalam tafsir tematik (tafsīr maudhū‘ī), karena 

setiap kata yang digunakan Al-Qur’an tidak hanya mengandung makna leksikal, tetapi 

juga menyiratkan nilai etis, moral, bahkan ekologis. Dalam tema larangan berlebihan, 

terdapat tiga istilah kunci yang terus muncul dalam berbagai konteks: isrāf, tabdhīr, dan 

qawāmā. 

Secara bahasa, kata al-isrāf berasal dari akar kata سرف yang berarti “melampaui 

batas” atau “melebihi ukuran yang wajar”. Ibn Fāris menjelaskan bahwa akar kata ini 

menunjukkan makna “melampaui batas dan meninggalkan keseimbangan”1. Dalam Lisān 

al-‘Arab, Ibn Manẓūr juga menafsirkan asrafa sebagai perbuatan seseorang yang melebihi 

kadar kebutuhan, baik dalam hal ucapan, perbuatan, maupun penggunaan harta2. Maka, 

 
1 Ibn Fāris, Maqāyīs al-Lughah, 3/153. 
2 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, 9/148. 



Ahmad Ghufran Fawaid dkk 

 
 
6  Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 

secara umum isrāf bermakna melakukan sesuatu secara berlebihan tanpa 

memperhatikan batas yang seharusnya. 

Sedangkan at-tabdhīr, secara bahasa berasal dari akar kata بذر yang artinya 

“menabur” atau “menyebarkan benih”. Kemudian kata ini digunakan secara kiasan untuk 

menggambarkan seseorang yang menyia-nyiakan hartanya atau menggunakan sesuatu 

secara tidak berguna3. Jadi, tabdhīr berarti menghamburkan sesuatu hingga kehilangan 

manfaatnya. 

Adapun  Akar kata ini dalam bahasa Arab .قوم berasal dari akar kata   قوََامًا

mencakup makna berdiri, tegak, lurus, stabil, tetap, dan seimbang. Ibn Fāris dalam 

Maqāyīs al-Lughah menyebut bahwa akar kata tersebut mengandung makna kelurusan 

dan kekokohan. Ibn Manẓūr di dalam Lisān al-ʿArab menjelaskan bahwa bentuk qiwām 

atau qawām merujuk pada sesuatu yang menjadi penyangga keseimbangan, yaitu 

keadaan yang membuat sesuatu berjalan lurus tanpa kekurangan dan tanpa kelebihan. 

Secara istilah, para ulama membedakan antara isrāf dan tabdhīr. Al-Jurjānī 

menjelaskan bahwa isrāf adalah menggunakan sesuatu yang seharusnya digunakan, 

tetapi dalam kadar yang berlebihan, sedangkan tabdhīr adalah menggunakan sesuatu 

untuk hal yang tidak seharusnya4. Dengan kata lain, isrāf berkaitan dengan jumlah atau 

kadar, sedangkan tabdhīr berkaitan dengan sasaran penggunaan. Ibn ʿĀbidīn juga 

menjelaskan bahwa meskipun kedua istilah ini sering digunakan secara bergantian, 

namun secara makna keduanya memiliki perbedaan yang jelas; isrāf berarti berlebih 

dalam hal yang dibolehkan, sedangkan tabdhīr berarti menghamburkan sesuatu dalam 

hal yang dilarang5. 

Dari penjelasan tersebut, dapat disimpulkan bahwa isrāf dan tabdhīr sama-sama 

menunjukkan sikap tidak seimbang dalam penggunaan nikmat Allah. Keduanya termasuk 

perbuatan tercela karena bertentangan dengan prinsip al-qashd (sederhana) dan al-

i‘tidāl (keseimbangan) yang diajarkan dalam Islam. Sikap berlebihan menyebabkan 

 
3 Ibn Fāris, Maqāyīs al-Lughah, 1/216; al-Rāghib al-Aṣfahānī, Al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur’ān, 114. 
4 Al-Jurjānī, Al-Ta‘rīfāt, 24. 
5 Ibn ʿĀbidīn, Hāsyiyah Ibn ʿĀbidīn, 6/759. 



 Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61  7 

 

kerugian bagi diri sendiri dan dapat berdampak buruk bagi lingkungan, karena mengarah 

pada pola hidup konsumtif dan eksploitasi sumber daya alam yang berlebihan. 

Adapun qawāmā secara istilah dipahami oleh As-Saʿdī sebagai penggunaan harta 

sesuai kebutuhan, tanpa pemborosan dan tanpa kebakhilan, sehingga konsumsi manusia 

berada dalam jalan yang paling lurus. Ia menafsirkan bahwa konsumsi yang berlebihan 

merusak harta dan lingkungan, sementara kekikiran merusak tatanan sosial. 

Al-Māwardī menyebut bahwa qawāmā menunjukkan “al-iʿtidāl”, yaitu 

keseimbangan antara maslahat diri dan maslahat orang lain. Pemaknaan ini 

berhubungan langsung dengan konsep keberlanjutan karena konsumsi yang moderat 

menjaga kelestarian sumber daya untuk generasi berikutnya. 

Ibn ʿĀsyūr memberikan ekspansi makna dengan menyatakan bahwa qawāmā 

adalah standar adil yang menjadikan seseorang tidak menempatkan dirinya pada 

lingkaran gairah konsumtif, tetapi juga tidak membatasi diri secara berlebihan hingga 

mengabaikan hak tubuh, keluarga, atau masyarakat. 

2. Ayat-ayat Al-Qur’an tentang Larangan Isrāf dan Tabdhīr serta Makna Ekologisnya 

No. Konsep Etis 
Surah 

& Ayat 

Penggalan 

Ayat 

Terjemah 

Singkat 
Makna Ekologis 

1 

Larangan 

berlebihan 

dalam konsumsi 

dan perilaku 

hidup (Etika 

Individu) 

Al-

A‘rāf 

[7]: 31 

وكَُلُوا وَاشْرَبوُا وَلََ  

تُسْرِّفُوا ۚ إِّنَّهُ لََ  

 يُِّبُّ الْمُسْرِّفِّيَ 

“Makan dan 

minumlah, tetapi 

jangan berlebih-

lebihan; 

sesungguhnya 

Allah tidak 

menyukai orang 

yang berlebih-

lebihan.” 

Menegaskan 

keseimbangan 

konsumsi sebagai 

prinsip kesehatan 

tubuh dan 

keberlanjutan 

ekologi; 

berlebihan dalam 

makan berarti 

mengabaikan 



Ahmad Ghufran Fawaid dkk 

 
 
8  Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 

tanggung jawab 

terhadap sumber 

daya alam dan 

tubuh sebagai 

amanah Allah. 

2 

Larangan 

pemborosan dan 

penyalahgunaan 

harta (Etika 

Sosial-Ekonomi) 

Al-Isrā’ 

[17]: 

26–27 

وَلََ تُ بَذ ِّرْ تَ بْذِّيرًا  

إِّنَّ الْمُبَذ ِّرِّينَ   ۝

كَانوُا إِّخْوَانَ 

 الشَّيَاطِّيِّ 

“Janganlah kamu 

menghambur-

hamburkan 

(hartamu) 

secara boros. 

Sesungguhnya 

orang-orang 

yang boros itu 

adalah saudara-

saudara setan.” 

Menolak perilaku 

konsumtif dan 

pemborosan 

ekonomi yang 

memicu 

ketimpangan 

sosial serta 

eksploitasi 

sumber daya; 

pemborosan harta 

sama dengan 

meniru perilaku 

destruktif setan 

terhadap 

keseimbangan 

ciptaan Allah. 

3 

Larangan 

eksploitasi 

sumber daya dan 

kerusakan 

lingkungan 

(Etika Ekologis) 

Al-

An‘ām 

[6]: 

141 

كُلُوا مِّنْ ثََرَِّهِّ إِّذَا  

أَثَْرََ وَآتوُا حَقَّهُ يَ وْمَ  

حَصَادِّهِّ وَلََ  

تُسْرِّفُوا ۚ إِّنَّهُ لََ  

 يُِّبُّ الْمُسْرِّفِّيَ 

“Tunaikanlah 

haknya di hari 

memetik 

hasilnya, tetapi 

janganlah 

berlebih-lebihan. 

Sesungguhnya 

Allah tidak 

Larangan 

mengeksploitasi 

hasil bumi secara 

berlebihan. Ayat 

ini menuntut 

keseimbangan 

antara produksi 

dan konservasi 



 Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61  9 

 

menyukai orang 

yang berlebih-

lebihan.” 

alam — relevan 

dengan prinsip 

sustainable use 

dalam ekologi 

Islam. 

4 

Perintah 

moderasi dan 

keseimbangan 

sebagai ciri 

orang beriman 

(Etika Spiritual 

dan Sosial) 

Al-

Furqān 

[25]: 

67 

وَالَّذِّينَ إِّذَا أنَفَقُوا 

لََْ يُسْرِّفُوا وَلََْ يَ قْتُُوُا 

لِّكَ   وكََانَ بَيَْ ذََٰ

 قَ وَامًا 

“Dan orang-

orang yang 

apabila 

membelanjakan 

(harta), mereka 

tidak berlebih-

lebihan dan tidak 

pula kikir, tetapi 

di tengah-tengah 

antara 

keduanya.” 

Mengajarkan 

keseimbangan 

dan moderasi 

dalam 

pengeluaran; 

menjaga 

keharmonisan 

sosial dan 

ekologis. 

Moderasi adalah 

bentuk 

spiritualitas yang 

mencegah 

ketimpangan dan 

kerusakan 

lingkungan akibat 

gaya hidup 

ekstrem. 

5 

Etika 

pengelolaan 

harta dan 

tanggung jawab 

An-

Nisā’ 

[4]: 6 

وَلََ تََْكُلُوهَا إِّسْرَافاً  

 وَبِّدَاراً أَن يَكْبََوُا

“Janganlah kamu 

makan harta 

anak yatim 

secara berlebih-

lebihan dan 

tergesa-gesa 

Menegaskan 

tanggung jawab 

moral dan sosial 

dalam mengelola 

amanah harta; 

secara ekologis, 



Ahmad Ghufran Fawaid dkk 

 
 
10  Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 

sosial (Etika 

Sosial-Ekonomi) 

sebelum mereka 

dewasa.” 

mencerminkan 

prinsip 

accountability 

terhadap segala 

sumber daya yang 

dititipkan Allah. 

 

Pembahasan 

1. Analisis Ayat berdasarkan Tafsir Klasik dan Kontemporer 

a. Larangan Berlebihan dalam Konsumsi dan Perilaku Hidup (Etika Individu) 

Larangan berlebihan (isrāf) dalam konsumsi merupakan salah satu prinsip 

utama etika individu dalam Islam. Prinsip ini tidak hanya berkaitan dengan pengendalian 

diri terhadap nafsu makan dan minum, tetapi juga mencerminkan kesadaran spiritual 

dan tanggung jawab ekologis manusia sebagai khalifah di bumi. Salah satu ayat yang 

paling sering dijadikan landasan dalam pembahasan ini adalah firman Allah dalam Surah 

al-A‘rāf [7]: 31: 

دٍ وكَُلُوا وَاشْرَبوُا وَلََ تُسْرِّفُوا ۚ إِّنَّهُ لََ يُِّبُّ الْمُسْرِّ   فِّيَ يََ بَنِِّ آدَمَ خُذُوا زِّينَ تَكُمْ عِّندَ كُل ِّ مَسْجِّ

“Wahai anak-anak Adam, pakailah pakaian terbaikmu di setiap (memasuki) masjid, makan 

dan minumlah, tetapi jangan berlebih-lebihan. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-

orang yang berlebih-lebihan.” 

Menurut riwayat Ibn ‘Abbās, ayat ini turun untuk menegur kebiasaan kaum 

musyrikin yang thawaf di sekitar Ka‘bah dalam keadaan telanjang. Mereka berdalih 

bahwa pakaian yang pernah digunakan untuk maksiat tidak layak dipakai dalam ibadah. 

Maka Allah menurunkan ayat ini untuk memerintahkan berpakaian dengan layak dan 

bersih ketika beribadah, sekaligus memperingatkan agar tidak berlebihan dalam makan 

dan minum.6. 

 
6 Al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān, 9/129. 



 Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61  11 

 

Al-Māwardī menjelaskan bahwa larangan isrāf dalam ayat ini memiliki tiga 

lapisan makna: larangan berlebihan dalam mengharamkan sesuatu yang halal, larangan 

mengonsumsi yang haram karena melampaui batas syariat, dan larangan makan 

melebihi kadar kenyang karena berdampak negatif bagi tubuh dan akal. 

Ibn Kaṯsīr menambahkan bahwa perintah “makan dan minumlah” bukanlah izin 

tanpa batas, tetapi perintah yang diimbangi dengan larangan isrāf. Artinya, segala bentuk 

konsumsi yang melampaui kebutuhan atau bertentangan dengan nilai syariat termasuk 

dalam kategori berlebihan yang dibenci Allah7. 

As-Sa‘dī menjelaskan lebih jauh bahwa ayat ini mencakup dua ekstrem yang 

sama-sama tercela: meninggalkan makan dan minum secara berlebihan dalam ibadah 

(sikap ekstrem zuhud), dan berlebihan dalam kenikmatan dunia (isrāf). Islam 

menempatkan jalan tengah yang seimbang antara keduanya8. 

Dalam tafsir kontemporer, Ibn ‘Āsyūr menghubungkan larangan isrāf dengan 

aspek kesehatan dan sosial. Menurutnya, ayat ini mengandung prinsip hidup sehat dan 

disiplin konsumsi, sebab makan berlebihan merupakan penyebab utama penyakit dan 

kelemahan fisik. Ia menyebut ayat ini sebagai “dasar ilmu kedokteran dalam Al-Qur’an” 

karena menegaskan pentingnya pengaturan pola makan9. 

Sementara itu, Muḥammad Rasyīd Riḍā menegaskan bahwa isrāf dalam konteks 

modern tidak terbatas pada makanan dan minuman, melainkan mencakup gaya hidup 

konsumtif yang melampaui batas kebutuhan. Ia menyebut bahwa “barang siapa 

menjadikan perutnya tujuan hidup, maka ia telah termasuk orang yang berlebihan.”10  

Dari berbagai penafsiran ini, tampak bahwa larangan berlebihan dalam 

konsumsi bukan hanya ajaran moral, tetapi juga sistem etika yang melindungi tubuh, 

jiwa, dan lingkungan. Makan secara berlebihan menyebabkan pemborosan sumber daya 

pangan dan berdampak pada ketidakseimbangan ekosistem. Dalam perspektif ekologi 

Islam, manusia diperintahkan untuk mengonsumsi sesuai kebutuhan agar tidak terjadi 

eksploitasi berlebih terhadap sumber daya alam. 

 
7 Ibn Kaṯīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, 3/410. 
8 As-Sa‘dī, Taysīr al-Karīm ar-Raḥmān, 287. 
9 Ibn ‘Āsyūr, At-Taḥrīr wa at-Tanwīr, 8/123. 
10 Muḥammad Rasyīd Riḍā, Tafsīr al-Manār, 7/25. 



Ahmad Ghufran Fawaid dkk 

 
 
12  Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 

Dengan demikian, isrāf dalam konteks etika individu mencerminkan kegagalan 

dalam menjaga keseimbangan antara kebutuhan dan keinginan, serta antara kenikmatan 

dan tanggung jawab. Prinsip lā tusrifū bukan hanya seruan moral, melainkan panggilan 

ekologis untuk menegakkan keberlanjutan hidup — karena “Allah tidak menyukai orang-

orang yang berlebih-lebihan.” 

b. Larangan Pemborosan dan Penyalahgunaan Harta (Etika Sosial-Ekonomi) 

Larangan terhadap pemborosan (tabdhīr) dan penyalahgunaan harta 

merupakan bagian penting dari ajaran Islam yang menata hubungan manusia dengan 

sesamanya dalam bidang ekonomi dan sosial. Islam menempatkan harta sebagai amanah 

yang harus dikelola secara bertanggung jawab. Oleh karena itu, perilaku boros dan tidak 

tepat guna tidak hanya dianggap sebagai kesalahan moral, tetapi juga sebagai bentuk 

pelanggaran terhadap nilai-nilai keadilan sosial dan keseimbangan ekonomi yang 

diajarkan Al-Qur’an. 

Dasar dari larangan ini terdapat dalam Surah al-Isrā’ [17]: 26–27: 

 .وَانَ الشَّيَاطِّيِّ وكََانَ الشَّيْطاَنُ لِّرَب ِّهِّ كَفُوراًوَآتِّ ذَا الْقُرْبَََٰ حَقَّهُ وَالْمِّسْكِّيَ وَابْنَ السَّبِّيلِّ وَلََ تُ بَذ ِّرْ تَ بْذِّيرًا. إِّنَّ الْمُبَذ ِّرِّينَ كَانوُا إِّخْ 

“Dan berikanlah kepada kerabatmu haknya, begitu pula kepada orang miskin dan orang 

yang dalam perjalanan. Dan janganlah kamu menghambur-hamburkan (hartamu) secara 

boros. Sesungguhnya orang-orang yang pemboros itu adalah saudara-saudara setan, dan 

setan itu sangat ingkar kepada Tuhannya.” 

Asbābun nuzūl ayat ini sebagaimana diriwayatkan oleh Ibn Mas‘ūd, berkaitan 

dengan kebiasaan sebagian orang Quraisy yang menghabiskan hartanya untuk 

kesenangan duniawi, pesta, dan kemewahan, sementara kaum miskin di sekitar mereka 

terlantar. Maka Allah memperingatkan bahwa perilaku semacam itu adalah bentuk 

kekufuran terhadap nikmat Allah. Menurut al-Qurṭubī, makna tabdhīr adalah 

mengeluarkan harta bukan pada tempat yang semestinya. Karena itu, Allah menegaskan 

bahwa para mubadżirīn disamakan dengan setan, sebab keduanya menggunakan karunia 

Allah untuk merusak dan menolak kebaikan.11 

 
11 Al-Qurṭubī, Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, 10/248 



 Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61  13 

 

Menurut al-Qurṭubī, larangan tabdhīr pada ayat ini bersifat tegas dan 

mengandung makna hukum haram. Ia menegaskan bahwa para mubadhirīn (orang-orang 

yang boros) disebut “saudara-saudara setan” karena menyerupai mereka dalam sifat 

suka merusak dan menyalahi perintah Allah12. Dengan demikian, tabdhīr bukan hanya 

dosa sosial, tetapi juga bentuk kekufuran nikmat—yakni menggunakan karunia Allah 

untuk tujuan yang tidak sesuai dengan syariat. 

Al-Qāsimī menambahkan bahwa penyamaan mubadhirīn dengan setan 

menunjukkan bahwa pemborosan merupakan bentuk pengingkaran terhadap fungsi 

harta sebagai sarana kebaikan. Menurutnya, tabdhīr berarti mengeluarkan harta bukan 

pada tempatnya; sedangkan isrāf berarti mengeluarkan harta melebihi batas wajar, 

meskipun pada hal yang diperbolehkan13. 

Dari sisi sosial-ekonomi, Asy-Syinqīṭī menjelaskan dalam Aḍwā’ al-Bayān bahwa 

ayat ini menegaskan dua prinsip dasar ekonomi Islam: pertama, kewajiban distribusi 

kekayaan secara adil (melalui pemberian hak kepada yang membutuhkan), dan kedua, 

larangan penggunaan harta yang tidak bermanfaat bagi masyarakat14. Ia menegaskan 

bahwa pemborosan menyebabkan ketimpangan sosial dan hilangnya keberkahan 

ekonomi, karena harta tidak lagi berfungsi sebagai alat kemaslahatan, melainkan menjadi 

sumber kerusakan sosial. 

Dalam tafsir kontemporer, Rasyīd Riḍā menyoroti bahwa ayat ini relevan dengan 

realitas masyarakat modern yang terjebak dalam budaya konsumtif. Ia menyebut bahwa 

perilaku tabdhīr mencerminkan “penyakit ekonomi umat,” di mana sumber daya 

dihabiskan untuk kemewahan dan pamer status, sementara banyak orang di sekitarnya 

hidup dalam kekurangan15. 

Senada dengan itu, Sayyid Quṭb dalam Fī Ẓilāl al-Qur’ān menekankan bahwa 

hubungan antara tabdhīr dan setan bersifat struktural: pemborosan melemahkan 

solidaritas sosial, menimbulkan kesenjangan ekonomi, dan pada akhirnya 

menumbuhkan sistem sosial yang rusak seperti yang diinginkan setan. Dalam pandangan 

 
12 Al-Qurṭubī, Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, 10/248. 
13 Al-Qāsimī, Maḥāsin at-Ta’wīl, 6/456. 
14 Asy-Syinqīṭī, Aḍwā’ al-Bayān fī Īḍāḥ al-Qur’ān bil-Qur’ān, 1/11. 
15 Muḥammad Rasyīd Riḍā, Tafsīr al-Manār, 10/312. 



Ahmad Ghufran Fawaid dkk 

 
 
14  Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 

beliau, ayat ini mengandung pesan moral agar umat Islam membangun sistem ekonomi 

yang berbasis keberkahan, bukan kemewahan16. 

Dari penjelasan para mufasir tersebut, dapat dipahami bahwa larangan tabdhīr 

berfungsi sebagai kontrol sosial dan ekonomi agar harta tidak terkonsentrasi pada satu 

kelompok, serta agar penggunaannya tidak merusak keseimbangan sosial. Harta dalam 

Islam bukan sekadar milik pribadi, tetapi juga memiliki dimensi sosial, sebagaimana 

ditegaskan oleh Allah bahwa “pada harta mereka terdapat hak bagi orang miskin yang 

meminta dan tidak meminta” (QS. adz-Dzāriyāt [51]: 19). 

Dari perspektif ekologi sosial, pemborosan juga berkaitan dengan 

penyalahgunaan sumber daya alam. Setiap bentuk konsumsi berlebihan yang tidak 

mempertimbangkan kebutuhan sesama dan keberlanjutan alam adalah bentuk tabdhīr 

modern. Dengan demikian, etika ekonomi Islam sejalan dengan prinsip keberlanjutan 

(sustainability), yaitu penggunaan sumber daya sesuai kebutuhan generasi sekarang 

tanpa mengorbankan generasi mendatang. 

Ayat ini juga menegaskan keseimbangan antara hak individu dan tanggung 

jawab sosial. Seorang Muslim dituntut untuk menikmati rezekinya secara wajar, namun 

tetap memperhatikan hak-hak orang lain. Sikap dermawan tanpa berlebih, hemat tanpa 

kikir — inilah bentuk keadilan ekonomi yang menjadi ciri masyarakat Islam yang ideal. 

c. Larangan Eksploitasi Sumber Daya dan Kerusakan Lingkungan (Etika Ekologis) 

Salah satu dimensi penting dalam pembahasan isrāf dan tabdhīr ialah kaitannya 

dengan etika ekologis dalam Islam. Al-Qur’an menegaskan bahwa bumi dan seluruh 

sumber dayanya adalah amanah Allah kepada manusia sebagai khalifah-Nya. Oleh karena 

itu, segala bentuk eksploitasi berlebihan yang menyebabkan kerusakan lingkungan 

termasuk dalam kategori isrāf—yakni melampaui batas yang ditetapkan Allah dalam 

memanfaatkan nikmat-Nya. 

Dasar utama konsep ini terdapat dalam Surah al-An‘ām [6]: 141, 

 
16 Sayyid Quṭb, Fī Ẓilāl al-Qur’ān, 5/2762. 



 Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61  15 

 

اً وَغَيَْْ مُتَشَابِّهٍ ۚ كُلُوا وَهُوَ الَّذِّي أنَْشَأَ جَنَّاتٍ مَعْرُوشَاتٍ وَغَيَْْ مَعْرُوشَاتٍ وَالنَّخْلَ وَالزَّرعَْ مُُتَْلِّفًا أُكُلُهُ وَالزَّيْ تُو  نَ وَالرُّمَّانَ مُتَشَابِِّ

 رِّفُوا ۚ إِّنَّهُ لََ يُِّبُّ الْمُسْرِّفِّيَ مِّنْ ثََرَِّهِّ إِّذَا أَثَْرََ وَآتُوا حَقَّهُ يَ وْمَ حَصَادِّهِّ وَلََ تُسْ 

“Dan Dialah yang menjadikan kebun-kebun yang berjunjung dan yang tidak berjunjung, 

pohon kurma, tanaman-tanaman yang bermacam-macam buahnya, zaitun, dan delima 

yang serupa dan tidak serupa. Makanlah dari buahnya bila berbuah, dan tunaikanlah 

haknya di hari memetik hasilnya, tetapi janganlah berlebih-lebihan. Sesungguhnya Allah 

tidak menyukai orang-orang yang berlebih-lebihan.” 

Ayat ini diturunkan di Makkah, dalam konteks menegur perilaku sebagian 

masyarakat Quraisy yang mempersembahkan sebagian hasil pertanian mereka kepada 

berhala-berhala sebagai bentuk ibadah, sekaligus mengingatkan mereka agar tidak 

berlebih-lebihan dalam memanfaatkan hasil bumi.  

Ayat ini secara jelas menghubungkan antara konsumsi, keadilan sosial, dan 

tanggung jawab ekologis. Al-Ṭabarī menafsirkan bahwa larangan isrāf dalam ayat ini 

bukan hanya dalam konteks sedekah yang berlebihan hingga menyengsarakan diri, tetapi 

juga mencakup larangan menghambur-hamburkan hasil bumi tanpa manfaat yang sah. 

Menurutnya, Allah melarang manusia melampaui batas dalam memanfaatkan rezeki 

bumi yang telah disediakan-Nya17. 

As-Suddī menjelaskan bahwa konteks ayat ini mengajarkan keseimbangan 

dalam penggunaan hasil panen — seseorang tidak boleh menghabiskan seluruh hasilnya 

tanpa menyisakan untuk kebutuhan diri dan keluarganya, sebab hal itu adalah bentuk 

isrāf yang membawa kerusakan sosial dan ekonomi18. Sedangkan Az-Zajjāj menegaskan 

bahwa orang yang mengeluarkan seluruh hartanya hingga mengabaikan hak keluarganya 

termasuk dalam kategori musrif, karena ia tidak memelihara keseimbangan hidup yang 

diajarkan agama19. 

Asy-Syinqīṭī dalam Al-‘Adhb an-Na mīr menafsirkan bahwa larangan isrāf pada 

ayat ini juga mencakup perilaku konsumsi berlebihan terhadap hasil bumi, seperti makan 

 
17 Al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān fī Ta’wīl al-Qur’ān, 8/164. 
18 As-Suddī, dikutip dalam Al-Baghawī, Ma‘ālim at-Tanzīl, 2/165. 
19 Az-Zajjāj, Ma‘ānī al-Qur’ān wa I‘rābuh, 3/142. 



Ahmad Ghufran Fawaid dkk 

 
 
16  Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 

dan menggunakan sumber daya alam tanpa memperhatikan keberlanjutan. Menurutnya, 

isrāf terhadap hasil alam merupakan bentuk ketidaksyukuran terhadap nikmat Allah dan 

termasuk dalam kategori kerusakan di bumi (fasād fi al-ardh)20. 

Sementara itu, as-Sa‘dī menafsirkan bahwa Allah mengingatkan manusia untuk 

memanfaatkan hasil bumi dengan penuh tanggung jawab dan menghindari eksploitasi 

yang menimbulkan kerusakan lingkungan. Prinsip “jangan berlebih-lebihan” dalam ayat 

ini, menurut beliau, adalah landasan bagi perilaku konsumsi yang ramah lingkungan — 

karena setiap pelampauan batas dalam pemanfaatan alam pasti berakhir pada kerusakan 

dan kebinasaan21. 

Dalam konteks ekologi modern, pesan ayat ini menjadi sangat relevan. Sikap isrāf 

terhadap sumber daya alam dapat berupa penebangan hutan secara masif, pemborosan 

air, eksploitasi energi, serta konsumsi yang tidak terkendali terhadap bahan-bahan yang 

tidak dapat diperbarui. Semua tindakan tersebut bertentangan dengan semangat ayat ini, 

karena mengabaikan prinsip keberlanjutan dan keseimbangan ciptaan Allah. 

Pandangan para ulama klasik seperti Al-Qurṭubī menegaskan bahwa “isrāf dalam 

makan, minum, atau penggunaan sumber daya” termasuk dalam perilaku yang dibenci 

Allah karena mengandung unsur kezaliman terhadap nikmat-Nya dan berdampak buruk 

bagi makhluk lain22. Sementara itu, mufasir kontemporer seperti Muḥammad Ṭāhir Ibn 

‘Āsyūr menjelaskan bahwa larangan isrāf adalah upaya untuk menjaga sistem 

keseimbangan (tawāzun) yang menjadi fondasi alam semesta. Dalam pandangannya, 

melanggar batas itu sama dengan menyalahi hukum Ilahi yang mengatur keseimbangan 

ekologis di bumi23. 

Dari sisi teologis, isrāf terhadap alam adalah bentuk pengkhianatan terhadap 

amanah kekhalifahan manusia. Allah menciptakan bumi untuk dimakmurkan (isti‘mār), 

bukan untuk dieksploitasi secara serakah. Oleh karena itu, perilaku konsumsi berlebihan 

yang merusak ekosistem bertentangan dengan tujuan penciptaan manusia sebagai 

khalifah (QS. al-Baqarah [2]: 30). 

 
20 Asy-Syinqīṭī, Al-‘Adhb an-Na mīr min Majālis at-Tafsīr, 2/332. 
21 As-Sa‘dī, Taysīr al-Karīm ar-Raḥmān, 287. 
22 Al-Qurṭubī, Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, 6/24. 
23 Ibn ‘Āsyūr, At-Taḥrīr wa at-Tanwīr, 8/123. 



 Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61  17 

 

Dengan demikian, ayat ini bukan sekadar peringatan moral agar tidak boros, 

melainkan seruan teologis untuk menegakkan tanggung jawab ekologis. Larangan isrāf 

menjadi pijakan etik bahwa keseimbangan dalam konsumsi bukan hanya menjaga 

kemaslahatan manusia, tetapi juga menjaga kelestarian makhluk lain dan keberlanjutan 

ciptaan Allah. 

d. Perintah Moderasi dan Keseimbangan sebagai Ciri Orang Beriman (Etika Spiritual 

dan Sosial) 

Etika konsumsi dalam Islam tidak hanya membahas soal larangan terhadap isrāf 

(berlebihan) dan tabdhīr (pemborosan), tetapi juga menegaskan prinsip positif berupa 

perintah untuk bersikap moderat (wasatiyyah) dan seimbang (i‘tidāl). Prinsip ini 

merupakan karakter utama orang beriman yang selalu menempatkan diri “di tengah-

tengah”, baik dalam urusan ibadah, sosial, maupun konsumsi materi. Moderasi dalam 

membelanjakan harta mencerminkan keseimbangan antara hak Allah, hak diri, dan hak 

sosial, sekaligus menjadi cermin kesadaran spiritual terhadap nikmat yang dikaruniakan 

Allah. 

Prinsip ini ditegaskan secara eksplisit dalam Surah al-Furqān [25]: 67, 

لِّكَ قَ وَامًا  .وَالَّذِّينَ إِّذَا أنَفَقُوا لََْ يُسْرِّفُوا وَلََْ يَ قْتُُوُا وكََانَ بَيَْ ذََٰ

“Dan orang-orang yang apabila membelanjakan (harta), mereka tidak berlebih-lebihan 

dan tidak pula kikir, dan adalah (pembelanjaan itu) di tengah-tengah antara yang 

demikian.” 

Menurut Ibn Kaṯīr, ayat ini menggambarkan keseimbangan dalam pengeluaran 

dan konsumsi sebagai ciri khas hamba-hamba Allah yang sejati (‘ibād ar-raḥmān). 

Mereka tidak menghamburkan harta secara berlebihan dan tidak pula menahan diri 

hingga menafikan hak-hak sosial. Moderasi menjadi wujud kesyukuran atas nikmat Allah, 

karena harta dikelola secara proporsional dan bermanfaat bagi diri, keluarga, serta 

masyarakat24. 

 
24 Ibn Kaṯīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, 6/124. 



Ahmad Ghufran Fawaid dkk 

 
 
18  Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 

Al-Qurṭubī menjelaskan bahwa istilah qawām dalam ayat ini mengandung makna 

“keseimbangan yang adil”, yakni tidak terlalu condong pada kekikiran maupun 

pemborosan. Ia menegaskan bahwa sifat ini merupakan penjelmaan nyata dari ajaran 

ummatan wasaṭan (umat yang pertengahan) sebagaimana disebut dalam QS. al-Baqarah 

[2]: 143, di mana keseimbangan menjadi prinsip universal dalam seluruh aspek 

kehidupan, termasuk ekonomi dan konsumsi25. 

Sementara itu, As-Sa‘dī menafsirkan bahwa ayat ini mengandung prinsip 

ekonomi Islam yang berkelanjutan — keseimbangan dalam pengeluaran menjamin 

keberlangsungan hidup individu dan masyarakat tanpa menimbulkan kerusakan atau 

ketimpangan sosial. Moderasi, menurutnya, bukan hanya akhlak moral, tetapi juga 

kebijakan sosial-ekonomi yang menjaga keberkahan harta dan lingkungan26. 

Dari perspektif spiritual, keseimbangan dalam konsumsi mencerminkan 

kesadaran seorang mukmin bahwa segala rezeki adalah titipan Allah yang harus 

dipergunakan dengan bijaksana. Sikap i‘tidāl menjauhkan seseorang dari sifat tamak dan 

materialistik yang menjadi akar dari krisis moral dan ekologis manusia modern. Dalam 

konteks ini, moderasi tidak hanya menata hubungan manusia dengan sesama (hablun 

min an-nās), tetapi juga dengan alam (hablun ma‘a al-bi’ah), karena sikap berlebihan 

terhadap materi akan berimbas pada ketidakadilan ekologis. 

Tafsir kontemporer seperti Muḥammad Rasyīd Riḍā dalam Tafsīr al-Manār 

menegaskan bahwa Islam menolak dua ekstrem dalam konsumsi: pemborosan yang 

mengarah pada kesia-siaan dan kekikiran yang mengarah pada kelalaian terhadap 

tanggung jawab sosial. Ia menyatakan bahwa keseimbangan dalam konsumsi 

menciptakan tatanan sosial yang adil dan mencegah eksploitasi sumber daya alam secara 

berlebihan. Moderasi, dalam pandangannya, adalah bentuk nyata dari syukur ekologis — 

menjaga nikmat bumi agar tetap lestari bagi generasi berikutnya27. 

Prinsip ini juga ditegaskan dalam Surah al-Isrā’ [17]: 29, 

 .وَلََ تََْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِّلَََٰ عُنُقِّكَ وَلََ تَ بْسُطْهَا كُلَّ الْبَسْطِّ فَ تَ قْعُدَ مَلُومًا مََّّْسُوراً

 
25 Al-Qurṭubī, Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, 13/49. 
26 As-Sa‘dī, Taysīr al-Karīm ar-Raḥmān, 456. 
27 Muḥammad Rasyīd Riḍā, Tafsīr al-Manār, 7/25. 



 Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61  19 

 

“Dan janganlah engkau jadikan tanganmu terbelenggu pada lehermu dan janganlah 

engkau terlalu mengulurkannya, karena itu engkau akan menjadi tercela dan menyesal.” 

Menurut Asy-Syinqīṭī, ayat ini mengandung dua larangan moral yang saling 

berlawanan namun sama-sama tercela: kekikiran yang menahan hak orang lain, dan 

pemborosan yang mengabaikan tanggung jawab diri. Keduanya harus dihindari dengan 

menempuh jalan tengah, yakni proporsional dalam memberi dan membelanjakan. Ia 

menegaskan bahwa perbedaan antara dermawan (jawād) dan pemboros (mubadhdhir) 

adalah pada niat dan tempat pengeluaran: dermawan menempatkan harta pada yang hak, 

sedangkan pemboros menghamburkannya pada yang batil28. 

Ayat-ayat ini memperlihatkan bahwa moderasi dalam konsumsi bukan hanya 

tuntutan etika sosial, tetapi juga dimensi spiritual yang mendalam. Ia mencerminkan 

kematangan iman, kecerdasan moral, dan kepedulian ekologis. Seorang mukmin sejati 

memahami bahwa setiap bentuk isrāf dan tabdhīr bukan sekadar pelanggaran pribadi, 

tetapi juga bagian dari rantai kerusakan yang berdampak pada masyarakat dan 

lingkungan. 

Dalam konteks modern, prinsip qawām dapat diterjemahkan ke dalam gaya 

hidup berkelanjutan — mengurangi limbah konsumsi, menahan diri dari gaya hidup 

konsumtif, serta menggunakan sumber daya secara efisien dan adil. Dengan demikian, 

moderasi dalam Islam tidak sekadar moral individual, melainkan strategi sosial dan 

ekologis untuk menjaga keberlanjutan hidup di bumi, sebagaimana ditegaskan Allah 

dalam firman-Nya: 

“Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berlebih-lebihan.” (QS. al-A‘rāf [7]: 

31) 

Ayat ini menjadi simpul dari seluruh etika konsumsi Islam — bahwa 

keseimbangan adalah jalan kebahagiaan dunia dan akhirat, serta fondasi bagi hubungan 

harmonis antara manusia, masyarakat, dan alam. 

 

 

 
28 Asy-Syinqīṭī, Aḍwā’ al-Bayān fī Īḍāḥ al-Qur’ān bil-Qur’ān, 1/11. 



Ahmad Ghufran Fawaid dkk 

 
 
20  Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 

D. SIMPULAN 

Dari hasil kajian tematik mengenai Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan 

Relevansinya dengan Ekologi, dapat disimpulkan bahwa Islam menempatkan prinsip 

“tidak berlebihan” (lā tusrifū) sebagai landasan moral dan spiritual dalam setiap aspek 

kehidupan manusia, khususnya dalam pola konsumsi. Al-Qur’an melalui berbagai 

ayatnya menegaskan larangan terhadap isrāf (berlebihan) dan tabdhīr (pemborosan) 

sebagai bentuk penyimpangan dari nilai keseimbangan (al-qiwām) dan moderasi (al-

wasaṭiyyah). 

Konsep etika konsumsi dalam Al-Qur’an tidak hanya berkaitan dengan 

pengaturan perilaku individu, tetapi juga mencakup tanggung jawab sosial dan ekologis. 

Larangan berlebihan dalam makan, minum, dan pembelanjaan bertujuan untuk menjaga 

kemaslahatan diri, masyarakat, dan lingkungan. Nilai-nilai ini menunjukkan bahwa Islam 

sejak awal telah meletakkan dasar bagi pola hidup berkelanjutan—mengajarkan 

keseimbangan antara pemanfaatan nikmat Allah dan pelestarian ciptaan-Nya. 

Dari perspektif tafsir klasik seperti al-Qurṭubī, Ibn Kaṯīr, dan al-Ṭabarī, isrāf 

diartikan sebagai perilaku melampaui batas yang dibenci Allah. Sedangkan mufasir 

kontemporer seperti Muḥammad Rasyīd Riḍā sebagai peringatan terhadap gaya hidup 

konsumtif yang mengancam keseimbangan sosial dan lingkungan. Dengan demikian, 

prinsip tidak berlebihan menjadi jembatan antara etika spiritual dan etika ekologis. 

Oleh karena itu, penerapan nilai anti-isrāf dan anti-tabdhīr merupakan bentuk 

nyata pengamalan maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya dalam menjaga harta dan menjaga 

lingkungan. Etika konsumsi dalam Islam tidak hanya mengatur hubungan manusia 

dengan Allah, tetapi juga dengan sesama dan dengan alam sebagai amanah Ilahi. Dengan 

menerapkan pola hidup sederhana, proporsional, dan bertanggung jawab, manusia dapat 

mewujudkan keberkahan hidup sekaligus menjaga keberlanjutan bumi sebagai rumah 

bersama. 

 

 

 

 



 Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi  

 
Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61  21 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Qur’an al-Karīm. Terjemahan: Kementerian Agama Republik Indonesia. Al-Qur’an 

dan Terjemahannya. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an / 

Departemen Agama RI. 

Al-Baghawī, Ḥusain b. Mas‘ūd. Ma‘ālim at-Tanzīl fī Tafsīr al-Qur’ān. 

Al-Māwardī, ‘Alī b. Muḥammad. An-Nukat wa al-‘Uyūn fī Tafsīr al-Qur’ān. 

Al-Ṭabarī, Muḥammad b. Jarīr. Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. 

Al-Qurṭubī, Muḥammad b. Aḥmad. Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān. 

Ibn Kathīr, Ismā‘īl b. ‘Umar. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. 

As-Sa‘dī, ‘Abd al-Raḥmān b. Nāṣir. Taysīr al-Karīm ar-Raḥmān fī Tafsīr Kalām al-

Mannān. 

Ibn ‘Āshūr, Muḥammad Ṭāhir. At-Taḥrīr wa at-Tanwīr. 

Al-Qāsimī, Jamāl ad-Dīn. Maḥāsin at-Ta’wīl. 

Asy-Syinqīṭī, Muḥammad al-Amīn. Al-‘Adhb an-Namir min Majālis asy-Syinqīṭī fī at-

Tafsīr. 

Ibn Mufliḥ, Shams ad-Dīn. Al-Ādāb asy-Shar‘iyyah wa al-Minan al-Mar’iyyah. 

Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī. Fatḥ al-Bārī bi Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. 

Al-Munāwī, ‘Abd ar-Ra’ūf. Fayḍ al-Qadīr (Sharḥ al-Jāmi‘ aṣ-Ṣaghīr). 

Al-Qārī, Mullā ‘Alī. Mirqāt al-Mafātīḥ (Sharḥ Miśkāt al-Masābīḥ). 

Abū Nu‘aym al-Iṣfahānī. Ḥilyat al-Awliyā’ wa Ṭabaqāt al-Aṣfiyā’. 

Ats-Tha‘ālibī, Abū Manṣūr. At-Tamthīl wa al-Muḥāḍarah. 

Ibn Manẓūr. Lisān al-‘Arab. 

Rāghib al-Iṣfahānī. Al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur’ān. 

Al-Farmawī. Al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Mawḍū‘ī. 

Quraish Shihab, M. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. Jakarta: 

Lentera Hati. 

Muḥammad Rasyīd Riḍā. Tafsīr al-Manār. 

Yusuf al-Qarḍāwī. Fiqh al-Bi’ah fī Ḍaw’ al-Qur’ān wa as-Sunnah. 


