Journal of Islamic Thought Recived: 20 Juni, 2025

u

l.m and Contemporary Studies Revised: 15 Oktober, 2025
Vol. 01 No. 02, November 2025, pp. 40-61 Accepted: 10 November, 2025
E-ISSN : 3123-4534 Published: 27 November, 2025

Kerangka Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Implikasinya

terhadap Pemikiran Ekologi Kontemporer

Ahmad Ghufron Fawaid!, Nikmatu Rohmah?, Triya Ayu Safitri3

Universitas Islam Cordoba Banyuwangi, Indonesia

E-mail: fawaaid.ahmad @gmail.com?, nikmaturohmah205@gmail.com?, ayu169093@gmail.com

Abstract

Islamic ethics of consumption has become increasingly important in the modern era, as
contemporary consumption patterns are shaped by materialistic tendencies and excessive lifestyles
that contribute to social and ecological degradation. This study aims to examine the value of
moderation in consumption as articulated in Qur'an Surah al-Furqan verse 67 and to explore its
relevance to contemporary consumer challenges. Using a thematic tafsir analysis that integrates
insights from both classical and contemporary exegetes, this research highlights the prohibition of
israf and tabdzir as well as the affirmation of balance as foundational principles for responsible
consumption. The findings indicate that the verse provides not only moral-spiritual guidance but
also a practical ethical framework for resource management and the regulation of modern
consumer behavior. The novelty of this study lies in its direct linkage between Qur’anic moderation
and today’s ecological and social challenges, demonstrating that Qur’anic ethics of consumption
offers strategic implications for shaping sustainable lifestyles.

Keywords: Ecology, Consumption Ethics, Israf, Moderation, Tadhbir.

Abstrak

Etika konsumsi dalam Islam menjadi isu penting pada era modern ketika pola konsumsi
masyarakat semakin dipengaruhi oleh budaya materialistik dan gaya hidup berlebih yang
berdampak pada degradasi sosial dan ekologis. Penelitian ini bertujuan mengkaji nilai moderasi
dalam konsumsi sebagaimana termaktub dalam QS al-Furqan ayat 67 serta menelaah
relevansinya terhadap problem konsumsi kontemporer. Dengan menggunakan pendekatan
analisis tafsir tematik yang mengintegrasikan pandangan mufasir klasik dan kontemporer,
penelitian ini menyoroti larangan israf dan tabdzir serta penegasan prinsip keseimbangan
sebagai dasar perilaku konsumsi yang bertanggung jawab. Hasil kajian menunjukkan bahwa ayat
tersebut tidak hanya memuat pedoman moral-spiritual, tetapi juga kerangka etis yang aplikatif
bagi pengelolaan sumber daya dan pengendalian perilaku konsumtif modern. Kebaruan
penelitian terletak pada penautan langsung antara konsep moderasi dalam ayat dengan
tantangan ekologis dan sosial masa kini, sehingga memperlihatkan bahwa etika konsumsi Qur’ani
memiliki implikasi strategis bagi pembentukan gaya hidup berkelanjutan.

Kata Kunci: Ekologi, Etika Konsumsi, Israf, Moderasi, Tadhbir.

A. PENDAHULUAN
Al-Qur'an memberikan tuntunan menyeluruh terhadap perilaku manusia,
termasuk dalam hal konsumsi dan pengelolaan sumber daya. Firman Allah dalam Surah
© 2025 by the authors; This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons
Attribution- ShareAlike 4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which
BY _5A permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is propetly cited.

1



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:email.koresponden1@uicordoba.ac.id1
mailto:nikmaturohmah205@gmail.com2
mailto:ayu169093@gmail.com

Ahmad Ghufran Fawaid dkk

Al-A'raf ayat 31, “Makan dan minumlah, tetapi jangan berlebih-lebihan; sesungguhnya
Allah tidak menyukai orang-orang yang berlebih-lebihan,” menegaskan pentingnya
prinsip keseimbangan dan pengendalian diri dalam kehidupan sehari-hari. Sikap
berlebihan (israf) dan pemborosan (tabdhir) bukan hanya dilarang secara moral, tetapi
juga berdampak sosial dan ekologis, karena dapat menimbulkan ketimpangan dan
kerusakan lingkungan.

Dalam konteks modern, gaya hidup konsumtif dan materialistik telah
mendorong eksploitasi sumber daya alam secara besar-besaran. Padahal, Islam
mengajarkan moderasi (al-wasatiyyah) dan keseimbangan (al-qiwam) sebagai nilai
dasar dalam mengelola nikmat Allah. Para mufasir klasik seperti [bn Katir dan al-Qurtubi
menafsirkan israf sebagai perbuatan melampaui batas yang dibenci Allah, sementara
mufasir kontemporer seperti Quraish Shihab melihatnya sebagai perilaku yang
bertentangan dengan tanggung jawab manusia sebagai khalifah di bumi.

Berdasarkan hal tersebut, penelitian ini berupaya mengkaji konsep israf dan
tabdhir melalui pendekatan tafsir maudhu‘l (tematik) dengan topik Etika Konsumsi
dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi. Kajian ini difokuskan pada bagaimana
Al-Qur'an menanamkan nilai “tidak berlebihan” dalam konsumsi, serta relevansinya
terhadap pelestarian lingkungan.

Rumusan masalah yang dikaji dalam penelitian ini meliputi: bagaimana
pandangan Al-Qur’an tentang etika konsumsi yang seimbang, bagaimana larangan israf
dan tabdhir dijelaskan dalam tafsir klasik dan kontemporer, serta bagaimana prinsip
tersebut dapat diterapkan dalam menjaga keseimbangan ekologis. Hasil kajian ini
diharapkan dapat menegaskan bahwa etika konsumsi dalam Al-Qur’an bukan sekadar
persoalan moral individu, tetapi juga bagian dari tanggung jawab sosial dan ekologis
manusia terhadap ciptaan Allah.

B. METODOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan tafsir maudhui1 (tafsir tematik), yaitu
metode penafsiran yang menghimpun seluruh ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan satu
tema tertentu untuk kemudian dikaji secara menyeluruh dan mendalam. Pendekatan ini

bertujuan untuk memperoleh pemahaman utuh terhadap konsep israf (berlebihan) dan

2 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61



Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi

tabdhir (pemborosan) dalam kaitannya dengan etika konsumsi dan relevansinya
terhadap keseimbangan ekologis.

Langkah-langkah penelitian dilakukan dengan tahapan sebagai berikut. Pertama,
pengumpulan ayat-ayat yang relevan dengan tema, yaitu ayat-ayat yang mengandung
kata israf dan tabdhir beserta konteks penggunaannya dalam Al-Qur’an. Kedua,
penelusuran asbab al-nuzil (sebab turunnya ayat) untuk memahami latar historis dan
kondisi sosial yang melatarbelakangi turunnya ayat-ayat tersebut. Ketiga, analisis makna
kebahasaan terhadap kata kunci dalam ayat-ayat terpilih dengan mengacu pada literatur
leksikografis Arab Kklasik seperti Lisan al-‘Arab karya Ibn Manzir dan al-Mufradat fi
Gharib al-Qur’an karya ar-Raghib al-Asfahani.

Keempat, dilakukan analisis tafsir klasik dan kontemporer, seperti Tafsir al-
Tabari, Tafsir Ibn Katir, al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an karya al-Qurtubi, serta Tafsir al-
Manar karya Rasyid Rida, untuk mendapatkan pemahaman komprehensif dari berbagai
perspektif zaman. Kelima, dilakukan analisis tematik kontekstual, yaitu menghubungkan
nilai-nilai etika konsumsi dalam Al-Qur’an dengan prinsip-prinsip ekologi Islam, seperti
keseimbangan, tanggung jawab, dan keberlanjutan lingkungan.

Jenis penelitian ini termasuk penelitian kualitatif berbasis studi kepustakaan
(library research), karena seluruh data dan sumber berasal dari literatur tafsir, hadis, dan
karya-karya ulama klasik maupun modern. Analisis dilakukan dengan cara deskriptif-
analitis, yaitu menggambarkan makna ayat secara rinci dan menganalisis relevansinya
dengan konteks kehidupan modern, khususnya terkait perilaku konsumsi dan
pelestarian lingkungan hidup.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Identifikasi Kata Kunci dalam Ayat-ayat Al-Qur’an

[stilah israf dan tabdhir merupakan dua konsep penting dalam Al-Qur’an yang
berkaitan dengan perilaku konsumsi, penggunaan harta, serta hubungan manusia
dengan sumber daya alam. Keduanya muncul dalam beberapa ayat yang menegaskan
prinsip moderasi dan larangan berlebih-lebihan.

a. Tabdhir

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 3



Ahmad Ghufran Fawaid dkk

Istilah tabdhir berasal dari akar kata % yang secara literal berarti “menabur
benih”. Dalam penggunaan majazi, ia berkembang menjadi makna “menyebarkan harta
secara sia-sia”, yakni pengeluaran yang tidak membuahkan manfaat atau tidak sesuai
tempatnya.

Bentuk-bentuknya muncul dalam QS. al-Isra’ [17]: 26-27:

GG D153 198 el By o 13005 535 ¥

Ayat ini menggunakan bentuk larangan la tubadhdzir dan masdar tabdhir,
menunjukkan penekanan pada perbuatan yang dilarang keras. Dalam perspektif etika
lingkungan, tabdhir dapat dipahami sebagai segala bentuk pemborosan sumber daya
yang mengakibatkan ketidakseimbangan alam. Karena itu, ia tidak hanya berkaitan
dengan harta, tetapi juga energi, pangan, dan sumber daya ekologis lainnya..

b. Israf

Akar kata <« membawa makna dasar “melampaui batas”, “melebihi ukuran”,
atau “tidak proporsional”. Penggunaan istilah ini dalam Al-Qur’an lebih luas dibanding
tabdhir, karena tidak hanya berkaitan dengan harta, melainkan semua bentuk perilaku

yang keluar dari batas proporsionalitas.

QS. al-Araf [7]: 31 menyatakan:
il S5 Yy 198,23 s

Larangan la tusrifa bersifat umum dan komprehensif. Ulama bahasa seperti al-
Raghib al-Asfahani menegaskan bahwa israf mencakup setiap tindakan yang tidak
ditempatkan pada tempatnya (wad’ al-syay’ fi ghayr mahallihi), sehingga cakupannya
lebih luas daripada sekadar pemborosan harta.

Ayat lain yang menegaskan peran israf ialah QS. al-Furqgan [25]: 67:
158 03 &5 565 155 15 158,54 F 1 1)

Di sini, israf dipertentangkan secara langsung dengan taqtir (kekikiran). Menurut
al-Mawardi, israf adalah “ketidaktahuan terhadap kadar hak”, yaitu melampaui
kebutuhan riil hingga menimbulkan kerusakan.

Israf dalam konsumsi berimplikasi ekologis, karena konsumsi berlebihan

merupakan pintu masuk pada krisis lingkungan: eksploitasi sumber daya, akumulasi

4 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61



Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi

limbah, dan disrupsi keseimbangan alam. Dengan demikian, larangan israf memiliki
dimensi bioetik dan ekologis yang melekat.
c. Moderasi (Qawama)

[stilah gawama berasal dari akar kata ¢+ yang bermakna tegak, lurus, stabil, dan
seimbang. Dalam konteks etika konsumsi, ia merujuk pada prinsip moderasi yang
menjaga keseimbangan antara dua ekstrem—berlebihan (israf) dan kekikiran (taqtir).

Dalam QS. al-Furqan [25]: 67, qawama digambarkan sebagai standar ideal

perilaku konsumsi:
L% o hk e 4 2
Gigd S i 0y

Dalam perspektif ekologi Islam, gawama merupakan prinsip harmoni, di mana
penggunaan sumber daya harus mempertimbangkan keberlanjutan dan keseimbangan
sistem alam. Moderasi bukan sekadar nilai moral, tetapi mekanisme konservasi ekologis.
Analisis Bahasa dan Istilah

Pembahasan tentang etika konsumsi dalam Al-Qur’an tidak dapat dilepaskan
dari pemahaman bahasa dan istilah yang digunakan oleh Al-Qur'an untuk
menggambarkan perilaku manusia terhadap harta, makanan, serta sumber daya alam.
Kajian semantik ini menjadi fondasi utama dalam tafsir tematik (tafsir maudhti‘r), karena
setiap kata yang digunakan Al-Qur’an tidak hanya mengandung makna leksikal, tetapi
juga menyiratkan nilai etis, moral, bahkan ekologis. Dalam tema larangan berlebihan,
terdapat tiga istilah kunci yang terus muncul dalam berbagai konteks: israf, tabdhir, dan

gawama.

Secara bahasa, kata al-israf berasal dari akar kata —_ yang berarti “melampaui
batas” atau “melebihi ukuran yang wajar”. Ibn Faris menjelaskan bahwa akar kata ini
menunjukkan makna “melampaui batas dan meninggalkan keseimbangan”!. Dalam Lisan
al-‘Arab, Ibn Manzur juga menafsirkan asrafa sebagai perbuatan seseorang yang melebihi

kadar kebutuhan, baik dalam hal ucapan, perbuatan, maupun penggunaan harta2. Maka,

LIbn Faris, Magqayis al-Lughah, 3/153.
2 Ibn Manzar, Lisan al- ‘Arab, 9/148.

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 5



Ahmad Ghufran Fawaid dkk

secara umum isrdf bermakna melakukan sesuatu secara berlebihan tanpa

memperhatikan batas yang seharusnya.

Sedangkan at-tabdhir, secara bahasa berasal dari akar kata LY yang artinya
“menabur” atau “menyebarkan benih”. Kemudian kata ini digunakan secara kiasan untuk
menggambarkan seseorang yang menyia-nyiakan hartanya atau menggunakan sesuatu
secara tidak berguna3. Jadi, tabdhir berarti menghamburkan sesuatu hingga kehilangan

manfaatnya.

Adapun W3 berasal dari akar kata as. Akar kata ini dalam bahasa Arab
mencakup makna berdiri, tegak, lurus, stabil, tetap, dan seimbang. Ibn Faris dalam
Magqayis al-Lughah menyebut bahwa akar kata tersebut mengandung makna kelurusan
dan kekokohan. Ibn Manzur di dalam Lisan al-‘Arab menjelaskan bahwa bentuk giwam
atau qgawam merujuk pada sesuatu yang menjadi penyangga keseimbangan, yaitu

keadaan yang membuat sesuatu berjalan lurus tanpa kekurangan dan tanpa kelebihan.

Secara istilah, para ulama membedakan antara israf dan tabdhir. Al-Jurjani
menjelaskan bahwa isrdf adalah menggunakan sesuatu yang seharusnya digunakan,
tetapi dalam kadar yang berlebihan, sedangkan tabdhir adalah menggunakan sesuatu
untuk hal yang tidak seharusnya*. Dengan kata lain, israf berkaitan dengan jumlah atau
kadar, sedangkan tabdhir berkaitan dengan sasaran penggunaan. Ibn ‘Abidin juga
menjelaskan bahwa meskipun kedua istilah ini sering digunakan secara bergantian,
namun secara makna keduanya memiliki perbedaan yang jelas; israf berarti berlebih
dalam hal yang dibolehkan, sedangkan tabdhir berarti menghamburkan sesuatu dalam

hal yang dilarang>.

Dari penjelasan tersebut, dapat disimpulkan bahwa israf dan tabdhir sama-sama
menunjukkan sikap tidak seimbang dalam penggunaan nikmat Allah. Keduanya termasuk
perbuatan tercela karena bertentangan dengan prinsip al-qashd (sederhana) dan al-

i‘tidal (keseimbangan) yang diajarkan dalam Islam. Sikap berlebihan menyebabkan

3 Ibn Faris, Magayts al-Lughah, 1/216; al-Raghib al-Asfahani, AI-Mufradat fi Gharib al-Qur’an, 114,
4 Al-Jurjani, Al-Ta rifat, 24.
5Tbn ‘Abidin, Hasyivah Ibn ‘Abidin, 6/759.

6 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61



Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi

kerugian bagi diri sendiri dan dapat berdampak buruk bagi lingkungan, karena mengarah

pada pola hidup konsumtif dan eksploitasi sumber daya alam yang berlebihan.

Adapun qawama secara istilah dipahami oleh As-Sa‘di sebagai penggunaan harta
sesuai kebutuhan, tanpa pemborosan dan tanpa kebakhilan, sehingga konsumsi manusia
berada dalam jalan yang paling lurus. Ia menafsirkan bahwa konsumsi yang berlebihan

merusak harta dan lingkungan, sementara kekikiran merusak tatanan sosial.

Al-Mawardi menyebut bahwa gawama menunjukkan “al-i‘tidal”, yaitu
keseimbangan antara maslahat diri dan maslahat orang lain. Pemaknaan ini
berhubungan langsung dengan konsep keberlanjutan karena konsumsi yang moderat

menjaga kelestarian sumber daya untuk generasi berikutnya.

Ibn ‘Asyir memberikan ekspansi makna dengan menyatakan bahwa gawama
adalah standar adil yang menjadikan seseorang tidak menempatkan dirinya pada
lingkaran gairah konsumtif, tetapi juga tidak membatasi diri secara berlebihan hingga

mengabaikan hak tubuh, keluarga, atau masyarakat.

2. Ayat-ayat Al-Qur’an tentang Larangan Israf dan Tabdhir serta Makna Ekologisnya

Surah | Penggalan Terjemah
No. Konsep Etis Makna Ekologis
& Ayat Ayat Singkat
“Makan dan Menegaskan
minumlah, tetapi keseimbangan
Larangan . . konsumsi sebagai
berlebih .| jangan berlebih-
erlebihan S PRPRATRNLY o
o A 5 1517815 15153 lebihan; prinsip kesehatan
alam konsumsi e s
1 q lak A'raf Y8825 | sesungguhnya | tPuh dan
an perilaku :
[7):31 | . es | Allah tidak keberlanjutan
hidup (Etika ik ekologi;
o menyukai orang ’
Individu) . berlebihan dalam
yang berlebih-
lebihan.” makan berarti
mengabaikan

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 7



Ahmad Ghufran Fawaid dkk

tanggung jawab
terhadap sumber
daya alam dan
tubuh sebagai

amanah Allah.

“langanlah kamu

Menolak perilaku
konsumtif dan
pemborosan

ekonomi yang

menghambur- memicu
. .«, | hamburkan ketimpangan
Larangan s 345 Y3
(hartamu) sosial serta
pemborosandan | Al-Isra’ | | 1. ¢, )
S secara boros. eksploitasi
penyalahgunaan | [17]:
o151 198 | Sesungguhnya sumber daya;
harta (Etika 26-27 ’ b N
.. | orang-orang pemborosan harta
Sosial-Ekonomi) bt
yang boros itu sama dengan
adalah saudara- | meniru perilaku
saudara setan.” | destruktif setan
terhadap
keseimbangan
ciptaan Allah.
“Tunaikanlah Larangan
Larangan 5L 0ff Lo 15l haknya di hari mengeksploitasi
eksploitasi Al- a3 4> \§T5 1 | memetik hasil bumi secara
sumber daya dan | An‘am S ooias hasilnya, tetapi | berlebihan. Ayat
3 02
kerusakan [6]: janganlah ini menuntut
lingkungan 141 YRR perlebih-lebihan, keseimbangan
(Etika Ekologis) G L4 | Sesungguhnya antara produksi
Allah tidak dan konservasi

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61




Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi

menyukai orang

alam — relevan

yang berlebih- dengan prinsip
lebihan.” sustainable use
dalam ekologi
I[slam.
Mengajarkan
keseimbangan
dan moderasi
dalam
“Dan orang-
pengeluaran;
orang yang
menjaga
Perintah apabila
P keharmonisan
moderasi dan 192551 13} (ol | membelanjakan
y . Al- (harta) " sosial dan
eseimbangan 2344 .04 | (harta), mereka
Furgan | 19 ekologis.
sebagai ciri . tidak berlebih-
[25]: U3 5 0 Moderasi adalah
orang beriman lebihan dan tidak
67 e bentuk
(Etika Spiritual “% | pula kikir, tetapi
spiritualitas yang
dan Sosial) di tengah-tengah
mencegah
antara
ketimpangan dan
keduanya.”
kerusakan
lingkungan akibat
gaya hidup
ekstrem.
“langanlah kamu | Menegaskan
Etika . makan harta tanggung jawab
A by et g
pengelolaan Nis3’ ’ anak yatim moral dan sosial
harta dan [4]: 6 5% o1 045 | secara berlebih- | dalam mengelola

tanggung jawab

lebihan dan

tergesa-gesa

amanah harta;

secara ekologis,

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61




1.

Ahmad Ghufran Fawaid dkk

sosial (Etika sebelum mereka | mencerminkan
Sosial-Ekonomi) dewasa.” prinsip
accountability

terhadap segala
sumber daya yang

dititipkan Allah.

Pembahasan
Analisis Ayat berdasarkan Tafsir Klasik dan Kontemporer

a. Larangan Berlebihan dalam Konsumsi dan Perilaku Hidup (Etika Individu)

Larangan berlebihan (israf) dalam konsumsi merupakan salah satu prinsip
utama etika individu dalam Islam. Prinsip ini tidak hanya berkaitan dengan pengendalian
diri terhadap nafsu makan dan minum, tetapi juga mencerminkan kesadaran spiritual
dan tanggung jawab ekologis manusia sebagai khalifah di bumi. Salah satu ayat yang
paling sering dijadikan landasan dalam pembahasan ini adalah firman Allah dalam Surah
al-Araf [7]: 31:

Gl & ¥ 158,05 ¥ 1 145 s 8 e (K 1905 23T 0
“Wahai anak-anak Adam, pakailah pakaian terbaikmu di setiap (memasuki) masjid, makan
dan minumlah, tetapi jangan berlebih-lebihan. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-
orang yang berlebih-lebihan.”

Menurut riwayat Ibn ‘Abbas, ayat ini turun untuk menegur kebiasaan kaum
musyrikin yang thawaf di sekitar Ka‘bah dalam keadaan telanjang. Mereka berdalih
bahwa pakaian yang pernah digunakan untuk maksiat tidak layak dipakai dalam ibadah.
Maka Allah menurunkan ayat ini untuk memerintahkan berpakaian dengan layak dan

bersih ketika beribadah, sekaligus memperingatkan agar tidak berlebihan dalam makan

dan minum.6.

6 Al-Tabari, Jami‘ al-Bayan ‘an Ta 'wil Ay al-Qur’an, 9/129.

10 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61



Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi

Al-Mawardi menjelaskan bahwa larangan israf dalam ayat ini memiliki tiga
lapisan makna: larangan berlebihan dalam mengharamkan sesuatu yang halal, larangan
mengonsumsi yang haram karena melampaui batas syariat, dan larangan makan
melebihi kadar kenyang karena berdampak negatif bagi tubuh dan akal.

Ibn Katsir menambahkan bahwa perintah “makan dan minumlah” bukanlah izin
tanpa batas, tetapi perintah yang diimbangi dengan larangan israf. Artinya, segala bentuk
konsumsi yang melampaui kebutuhan atau bertentangan dengan nilai syariat termasuk
dalam kategori berlebihan yang dibenci Allah?.

As-Sa‘di menjelaskan lebih jauh bahwa ayat ini mencakup dua ekstrem yang
sama-sama tercela: meninggalkan makan dan minum secara berlebihan dalam ibadah
(sikap ekstrem zuhud), dan berlebihan dalam kenikmatan dunia (israf). Islam
menempatkan jalan tengah yang seimbang antara keduanya8.

Dalam tafsir kontemporer, Ibn ‘Asyiur menghubungkan larangan isrdaf dengan
aspek kesehatan dan sosial. Menurutnya, ayat ini mengandung prinsip hidup sehat dan
disiplin konsumsi, sebab makan berlebihan merupakan penyebab utama penyakit dan
kelemahan fisik. [a menyebut ayat ini sebagai “dasar ilmu kedokteran dalam Al-Qur’an”
karena menegaskan pentingnya pengaturan pola makan®.

Sementara itu, Muhammad Rasyid Rida menegaskan bahwa israf dalam konteks
modern tidak terbatas pada makanan dan minuman, melainkan mencakup gaya hidup
konsumtif yang melampaui batas kebutuhan. Ia menyebut bahwa “barang siapa
menjadikan perutnya tujuan hidup, maka ia telah termasuk orang yang berlebihan.”10

Dari berbagai penafsiran ini, tampak bahwa larangan berlebihan dalam
konsumsi bukan hanya ajaran moral, tetapi juga sistem etika yang melindungi tubuh,
jiwa, dan lingkungan. Makan secara berlebihan menyebabkan pemborosan sumber daya
pangan dan berdampak pada ketidakseimbangan ekosistem. Dalam perspektif ekologi
[slam, manusia diperintahkan untuk mengonsumsi sesuai kebutuhan agar tidak terjadi

eksploitasi berlebih terhadap sumber daya alam.

7 Ibn Katir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, 3/410.
8 As-Sa‘di, Taysir al-Karim ar-Rahman, 287.
9 Ibn ‘Asyiir, At-Tahrir wa at-Tanwir, 8/123.
10 Muhammad Rasyid Rida, Tafsir al-Manar, 7/25.

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 11



Ahmad Ghufran Fawaid dkk

Dengan demikian, israf dalam konteks etika individu mencerminkan kegagalan
dalam menjaga keseimbangan antara kebutuhan dan keinginan, serta antara kenikmatan
dan tanggung jawab. Prinsip la tusrifu bukan hanya seruan moral, melainkan panggilan
ekologis untuk menegakkan keberlanjutan hidup — karena “Allah tidak menyukai orang-

orang yang berlebih-lebihan.”
b. Larangan Pemborosan dan Penyalahgunaan Harta (Etika Sosial-Ekonomi)

Larangan terhadap pemborosan (tabdhir) dan penyalahgunaan harta
merupakan bagian penting dari ajaran Islam yang menata hubungan manusia dengan
sesamanya dalam bidang ekonomi dan sosial. Islam menempatkan harta sebagai amanah
yang harus dikelola secara bertanggung jawab. Oleh karena itu, perilaku boros dan tidak
tepat guna tidak hanya dianggap sebagai kesalahan moral, tetapi juga sebagai bentuk
pelanggaran terhadap nilai-nilai keadilan sosial dan keseimbangan ekonomi yang
diajarkan Al-Qur’an.

Dasar dari larangan ini terdapat dalam Surah al-Isra’ [17]: 26-27:
D588 53 SR DI85 b il D153 150 Gyl By 15 35 95 ot 3 GxSonally 4 58015 0

“Dan berikanlah kepada kerabatmu haknya, begitu pula kepada orang miskin dan orang
yang dalam perjalanan. Dan janganlah kamu menghambur-hamburkan (hartamu) secara
boros. Sesungguhnya orang-orang yang pemboros itu adalah saudara-saudara setan, dan
setan itu sangat ingkar kepada Tuhannya.”

Asbabun nuzil ayat ini sebagaimana diriwayatkan oleh Ibn Mas‘ud, berkaitan
dengan kebiasaan sebagian orang Quraisy yang menghabiskan hartanya untuk
kesenangan duniawi, pesta, dan kemewahan, sementara kaum miskin di sekitar mereka
terlantar. Maka Allah memperingatkan bahwa perilaku semacam itu adalah bentuk
kekufuran terhadap nikmat Allah. Menurut al-Qurtubi, makna tabdhir adalah
mengeluarkan harta bukan pada tempat yang semestinya. Karena itu, Allah menegaskan
bahwa para mubadzirin disamakan dengan setan, sebab keduanya menggunakan karunia

Allah untuk merusak dan menolak kebaikan.!?!

11 Al-Qurtubt, Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, 10/248

12 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61



Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi

Menurut al-Qurtubi, larangan tabdhir pada ayat ini bersifat tegas dan
mengandung makna hukum haram. Ia menegaskan bahwa para mubadhirin (orang-orang
yang boros) disebut “saudara-saudara setan” karena menyerupai mereka dalam sifat
suka merusak dan menyalahi perintah Allah!2. Dengan demikian, tabdhir bukan hanya
dosa sosial, tetapi juga bentuk kekufuran nikmat—yakni menggunakan karunia Allah
untuk tujuan yang tidak sesuai dengan syariat.

Al-Qasimi menambahkan bahwa penyamaan mubadhirin dengan setan
menunjukkan bahwa pemborosan merupakan bentuk pengingkaran terhadap fungsi
harta sebagai sarana kebaikan. Menurutnya, tabdhir berarti mengeluarkan harta bukan
pada tempatnya; sedangkan israf berarti mengeluarkan harta melebihi batas wajar,
meskipun pada hal yang diperbolehkan13.

Dari sisi sosial-ekonomi, Asy-Syinqiti menjelaskan dalam Adwa’ al-Bayan bahwa
ayat ini menegaskan dua prinsip dasar ekonomi Islam: pertama, kewajiban distribusi
kekayaan secara adil (melalui pemberian hak kepada yang membutuhkan), dan kedua,
larangan penggunaan harta yang tidak bermanfaat bagi masyarakat!4. la menegaskan
bahwa pemborosan menyebabkan ketimpangan sosial dan hilangnya keberkahan
ekonomi, karena harta tidak lagi berfungsi sebagai alat kemaslahatan, melainkan menjadi
sumber kerusakan sosial.

Dalam tafsir kontemporer, Rasyid Rida menyoroti bahwa ayat ini relevan dengan
realitas masyarakat modern yang terjebak dalam budaya konsumtif. la menyebut bahwa
perilaku tabdhir mencerminkan “penyakit ekonomi umat,” di mana sumber daya
dihabiskan untuk kemewahan dan pamer status, sementara banyak orang di sekitarnya
hidup dalam kekurangan?s.

Senada dengan itu, Sayyid Qutb dalam Fi Zilal al-Qur’an menekankan bahwa
hubungan antara tabdhir dan setan bersifat struktural: pemborosan melemahkan
solidaritas sosial, menimbulkan kesenjangan ekonomi, dan pada akhirnya

menumbuhkan sistem sosial yang rusak seperti yang diinginkan setan. Dalam pandangan

12 Al-Qurtubi, Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, 10/248.

13 Al-Qasimi, Mahasin at-Ta 'wil, 6/456.

14 Asy-Syinqitt, Adwa’ al-Bayan fi Idah al-Qur’an bil-Qur’an, 1/11.
15 Muhammad Rasyid Rida, Tafsir al-Manar, 10/312.

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 13



Ahmad Ghufran Fawaid dkk

beliau, ayat ini mengandung pesan moral agar umat Islam membangun sistem ekonomi
yang berbasis keberkahan, bukan kemewahan16,

Dari penjelasan para mufasir tersebut, dapat dipahami bahwa larangan tabdhir
berfungsi sebagai kontrol sosial dan ekonomi agar harta tidak terkonsentrasi pada satu
kelompok, serta agar penggunaannya tidak merusak keseimbangan sosial. Harta dalam
[slam bukan sekadar milik pribadi, tetapi juga memiliki dimensi sosial, sebagaimana
ditegaskan oleh Allah bahwa “pada harta mereka terdapat hak bagi orang miskin yang
meminta dan tidak meminta” (QS. adz-Dzariyat [51]: 19).

Dari perspektif ekologi sosial, pemborosan juga berkaitan dengan
penyalahgunaan sumber daya alam. Setiap bentuk konsumsi berlebihan yang tidak
mempertimbangkan kebutuhan sesama dan keberlanjutan alam adalah bentuk tabdhir
modern. Dengan demikian, etika ekonomi Islam sejalan dengan prinsip keberlanjutan
(sustainability), yaitu penggunaan sumber daya sesuai kebutuhan generasi sekarang
tanpa mengorbankan generasi mendatang.

Ayat ini juga menegaskan keseimbangan antara hak individu dan tanggung
jawab sosial. Seorang Muslim dituntut untuk menikmati rezekinya secara wajar, namun
tetap memperhatikan hak-hak orang lain. Sikap dermawan tanpa berlebih, hemat tanpa

kikir — inilah bentuk keadilan ekonomi yang menjadi ciri masyarakat Islam yang ideal.
c. Larangan Eksploitasi Sumber Daya dan Kerusakan Lingkungan (Etika Ekologis)

Salah satu dimensi penting dalam pembahasan isrdaf dan tabdhir ialah kaitannya
dengan etika ekologis dalam Islam. Al-Qur’an menegaskan bahwa bumi dan seluruh
sumber dayanya adalah amanah Allah kepada manusia sebagai khalifah-Nya. Oleh karena
itu, segala bentuk eksploitasi berlebihan yang menyebabkan kerusakan lingkungan
termasuk dalam kategori israf—yakni melampaui batas yang ditetapkan Allah dalam
memanfaatkan nikmat-Nya.

Dasar utama konsep ini terdapat dalam Surah al-An‘am [6]: 141,

16 Sayyid Qutb, F7 Zilal al-Qur’an, 5/2762.

14 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61



Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi

3

197 alia 585 GLaad DUy Gy AT B £y 500y Clbgiae b5 olbge obs Ll el 343
2o st & A o 2% R e 3G ~ A a0 G,
Oyt £ Y D) 199,05 5 02Uam 23 ks 1575 541 13) 08

“Dan Dialah yang menjadikan kebun-kebun yang berjunjung dan yang tidak berjunjung,
pohon kurma, tanaman-tanaman yang bermacam-macam buahnya, zaitun, dan delima
yang serupa dan tidak serupa. Makanlah dari buahnya bila berbuah, dan tunaikanlah
haknya di hari memetik hasilnya, tetapi janganlah berlebih-lebihan. Sesungguhnya Allah

tidak menyukai orang-orang yang berlebih-lebihan.”

Ayat ini diturunkan di Makkah, dalam konteks menegur perilaku sebagian
masyarakat Quraisy yang mempersembahkan sebagian hasil pertanian mereka kepada
berhala-berhala sebagai bentuk ibadah, sekaligus mengingatkan mereka agar tidak
berlebih-lebihan dalam memanfaatkan hasil bumi.

Ayat ini secara jelas menghubungkan antara konsumsi, keadilan sosial, dan
tanggung jawab ekologis. Al-Tabari menafsirkan bahwa larangan israf dalam ayat ini
bukan hanya dalam konteks sedekah yang berlebihan hingga menyengsarakan diri, tetapi
juga mencakup larangan menghambur-hamburkan hasil bumi tanpa manfaat yang sah.
Menurutnya, Allah melarang manusia melampaui batas dalam memanfaatkan rezeki
bumi yang telah disediakan-Nyal’.

As-Suddi menjelaskan bahwa konteks ayat ini mengajarkan keseimbangan
dalam penggunaan hasil panen — seseorang tidak boleh menghabiskan seluruh hasilnya
tanpa menyisakan untuk kebutuhan diri dan keluarganya, sebab hal itu adalah bentuk
israf yang membawa kerusakan sosial dan ekonomil8. Sedangkan Az-Zajjaj menegaskan
bahwa orang yang mengeluarkan seluruh hartanya hingga mengabaikan hak keluarganya
termasuk dalam kategori musrif, karena ia tidak memelihara keseimbangan hidup yang
diajarkan agamal®.

Asy-Syinqiti dalam Al-‘Adhb an-Na mir menafsirkan bahwa larangan israf pada

ayat ini juga mencakup perilaku konsumsi berlebihan terhadap hasil bumi, seperti makan

17 Al-TabarT, Jami ‘ al-Bayan fi Ta 'wil al-Qur’an, 8/164.
18 As-Suddi, dikutip dalam Al-Baghawi, Ma ‘alim at-Tanzil, 2/165.
19 Az-Zajjaj, Ma ‘ant al-Qur’an wa I ‘rabuh, 3/142.

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 15



Ahmad Ghufran Fawaid dkk

dan menggunakan sumber daya alam tanpa memperhatikan keberlanjutan. Menurutnya,
israf terhadap hasil alam merupakan bentuk ketidaksyukuran terhadap nikmat Allah dan
termasuk dalam kategori kerusakan di bumi (fasad fi al-ardh)?20.

Sementara itu, as-Sa‘di menafsirkan bahwa Allah mengingatkan manusia untuk
memanfaatkan hasil bumi dengan penuh tanggung jawab dan menghindari eksploitasi
yang menimbulkan kerusakan lingkungan. Prinsip “jangan berlebih-lebihan” dalam ayat
ini, menurut beliau, adalah landasan bagi perilaku konsumsi yang ramah lingkungan —
karena setiap pelampauan batas dalam pemanfaatan alam pasti berakhir pada kerusakan
dan kebinasaan?!.

Dalam konteks ekologi modern, pesan ayat ini menjadi sangat relevan. Sikap israf
terhadap sumber daya alam dapat berupa penebangan hutan secara masif, pemborosan
air, eksploitasi energi, serta konsumsi yang tidak terkendali terhadap bahan-bahan yang
tidak dapat diperbarui. Semua tindakan tersebut bertentangan dengan semangat ayat ini,
karena mengabaikan prinsip keberlanjutan dan keseimbangan ciptaan Allah.

Pandangan para ulama klasik seperti Al-Qurtubi menegaskan bahwa “israf dalam
makan, minum, atau penggunaan sumber daya” termasuk dalam perilaku yang dibenci
Allah karena mengandung unsur kezaliman terhadap nikmat-Nya dan berdampak buruk
bagi makhluk lain?2. Sementara itu, mufasir kontemporer seperti Muhammad Tahir Ibn
‘Asyiur menjelaskan bahwa larangan isrdf adalah upaya untuk menjaga sistem
keseimbangan (tawazun) yang menjadi fondasi alam semesta. Dalam pandangannya,
melanggar batas itu sama dengan menyalahi hukum Ilahi yang mengatur keseimbangan
ekologis di bumi?3.

Dari sisi teologis, israf terhadap alam adalah bentuk pengkhianatan terhadap
amanah kekhalifahan manusia. Allah menciptakan bumi untuk dimakmurkan (isti‘mar),
bukan untuk dieksploitasi secara serakah. Oleh karena itu, perilaku konsumsi berlebihan
yang merusak ekosistem bertentangan dengan tujuan penciptaan manusia sebagai

khalifah (QS. al-Bagarah [2]: 30).

20 Asy-Syindfti, Al- ‘Adhb an-Na mir min Majalis at-Tafsir, 2/332.
21 As-Sa‘di, Taysir al-Karim ar-Rahman, 287.

22 Al-Qurtubt, Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, 6/24.

23 [bn ‘Asyir, At-Tahrir wa at-Tanwir, 8/123.

16 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61



Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi

Dengan demikian, ayat ini bukan sekadar peringatan moral agar tidak boros,
melainkan seruan teologis untuk menegakkan tanggung jawab ekologis. Larangan israf
menjadi pijakan etik bahwa keseimbangan dalam konsumsi bukan hanya menjaga
kemaslahatan manusia, tetapi juga menjaga kelestarian makhluk lain dan keberlanjutan

ciptaan Allah.

d. Perintah Moderasi dan Keseimbangan sebagai Ciri Orang Beriman (Etika Spiritual

dan Sosial)

Etika konsumsi dalam Islam tidak hanya membahas soal larangan terhadap israf
(berlebihan) dan tabdhir (pemborosan), tetapi juga menegaskan prinsip positif berupa
perintah untuk bersikap moderat (wasatiyyah) dan seimbang (i‘tidal). Prinsip ini
merupakan karakter utama orang beriman yang selalu menempatkan diri “di tengah-
tengah”, baik dalam urusan ibadah, sosial, maupun konsumsi materi. Moderasi dalam
membelanjakan harta mencerminkan keseimbangan antara hak Allah, hak diri, dan hak
sosial, sekaligus menjadi cermin kesadaran spiritual terhadap nikmat yang dikaruniakan
Allah.

Prinsip ini ditegaskan secara eksplisit dalam Surah al-Furqan [25]: 67,
igh S5 s 0085 157 5 148,51 1) ol
“Dan orang-orang yang apabila membelanjakan (harta), mereka tidak berlebih-lebihan
dan tidak pula kikir, dan adalah (pembelanjaan itu) di tengah-tengah antara yang
demikian.”

Menurut Ibn Katir, ayat ini menggambarkan keseimbangan dalam pengeluaran
dan konsumsi sebagai ciri khas hamba-hamba Allah yang sejati (7ibad ar-rahman).
Mereka tidak menghamburkan harta secara berlebihan dan tidak pula menahan diri
hingga menafikan hak-hak sosial. Moderasi menjadi wujud kesyukuran atas nikmat Allah,
karena harta dikelola secara proporsional dan bermanfaat bagi diri, keluarga, serta

masyarakat?4,

24 [bn Katir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, 6/124.

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 17



Ahmad Ghufran Fawaid dkk

Al-Qurtubi menjelaskan bahwa istilah gawam dalam ayat ini mengandung makna
“keseimbangan yang adil”, yakni tidak terlalu condong pada kekikiran maupun
pemborosan. la menegaskan bahwa sifat ini merupakan penjelmaan nyata dari ajaran
ummatan wasatan (umat yang pertengahan) sebagaimana disebut dalam QS. al-Bagarah
[2]: 143, di mana keseimbangan menjadi prinsip universal dalam seluruh aspek
kehidupan, termasuk ekonomi dan konsumsi?s.

Sementara itu, As-Sa‘di menafsirkan bahwa ayat ini mengandung prinsip
ekonomi Islam yang berkelanjutan — keseimbangan dalam pengeluaran menjamin
keberlangsungan hidup individu dan masyarakat tanpa menimbulkan kerusakan atau
ketimpangan sosial. Moderasi, menurutnya, bukan hanya akhlak moral, tetapi juga
kebijakan sosial-ekonomi yang menjaga keberkahan harta dan lingkungan?2é.

Dari perspektif spiritual, keseimbangan dalam konsumsi mencerminkan
kesadaran seorang mukmin bahwa segala rezeki adalah titipan Allah yang harus
dipergunakan dengan bijaksana. Sikap i‘tidal menjauhkan seseorang dari sifat tamak dan
materialistik yang menjadi akar dari krisis moral dan ekologis manusia modern. Dalam
konteks ini, moderasi tidak hanya menata hubungan manusia dengan sesama (hablun
min an-nds), tetapi juga dengan alam (hablun ma‘a al-bi’ah), karena sikap berlebihan
terhadap materi akan berimbas pada ketidakadilan ekologis.

Tafsir kontemporer seperti Muhammad Rasyld Rida dalam Tafsir al-Manar
menegaskan bahwa Islam menolak dua ekstrem dalam konsumsi: pemborosan yang
mengarah pada kesia-siaan dan kekikiran yang mengarah pada kelalaian terhadap
tanggung jawab sosial. la menyatakan bahwa keseimbangan dalam konsumsi
menciptakan tatanan sosial yang adil dan mencegah eksploitasi sumber daya alam secara
berlebihan. Moderasi, dalam pandangannya, adalah bentuk nyata dari syukur ekologis —
menjaga nikmat bumi agar tetap lestari bagi generasi berikutnya??.

Prinsip ini juga ditegaskan dalam Surah al-Isra’ [17]: 29,

Nyt Gl Jakid Loy o glats ¥y SAte ) Wglis Bl af ¥

25 Al-Qurtubt, Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, 13/49.
26 As-Sa‘di, Taysir al-Karim ar-Rahman, 456.
27 Muhammad Rasyid Rida, Tafsir al-Manar, 7/25.

18 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61



Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi

“Dan janganlah engkau jadikan tanganmu terbelenggu pada lehermu dan janganlah
engkau terlalu mengulurkannya, karena itu engkau akan menjadi tercela dan menyesal.”

Menurut Asy-Syinqit], ayat ini mengandung dua larangan moral yang saling
berlawanan namun sama-sama tercela: kekikiran yang menahan hak orang lain, dan
pemborosan yang mengabaikan tanggung jawab diri. Keduanya harus dihindari dengan
menempuh jalan tengah, yakni proporsional dalam memberi dan membelanjakan. Ia
menegaskan bahwa perbedaan antara dermawan (jawad) dan pemboros (mubadhdhir)
adalah pada niat dan tempat pengeluaran: dermawan menempatkan harta pada yang hak,
sedangkan pemboros menghamburkannya pada yang batil28.

Ayat-ayat ini memperlihatkan bahwa moderasi dalam konsumsi bukan hanya
tuntutan etika sosial, tetapi juga dimensi spiritual yang mendalam. la mencerminkan
kematangan iman, kecerdasan moral, dan kepedulian ekologis. Seorang mukmin sejati
memahami bahwa setiap bentuk isrdaf dan tabdhir bukan sekadar pelanggaran pribadi,
tetapi juga bagian dari rantai kerusakan yang berdampak pada masyarakat dan
lingkungan.

Dalam konteks modern, prinsip gawam dapat diterjemahkan ke dalam gaya
hidup berkelanjutan — mengurangi limbah konsumsi, menahan diri dari gaya hidup
konsumtif, serta menggunakan sumber daya secara efisien dan adil. Dengan demikian,
moderasi dalam Islam tidak sekadar moral individual, melainkan strategi sosial dan
ekologis untuk menjaga keberlanjutan hidup di bumi, sebagaimana ditegaskan Allah
dalam firman-Nya:

“Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berlebih-lebihan.” (QS. al-A'raf [7]:
31)

Ayat ini menjadi simpul dari seluruh etika konsumsi Islam — bahwa

keseimbangan adalah jalan kebahagiaan dunia dan akhirat, serta fondasi bagi hubungan

harmonis antara manusia, masyarakat, dan alam.

28 Asy-Syinqitl, Adwa’ al-Bayan fi Idah al-Qur’an bil-Qur’an, 1/11.

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 19



Ahmad Ghufran Fawaid dkk

D. SIMPULAN

Dari hasil kajian tematik mengenai Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan
Relevansinya dengan Ekologi, dapat disimpulkan bahwa Islam menempatkan prinsip
“tidak berlebihan” (la tusrifii) sebagai landasan moral dan spiritual dalam setiap aspek
kehidupan manusia, khususnya dalam pola konsumsi. Al-Qur'an melalui berbagai
ayatnya menegaskan larangan terhadap israf (berlebihan) dan tabdhir (pemborosan)
sebagai bentuk penyimpangan dari nilai keseimbangan (al-qgiwam) dan moderasi (al-
wasatiyyah).

Konsep etika konsumsi dalam Al-Qur'an tidak hanya berkaitan dengan
pengaturan perilaku individu, tetapi juga mencakup tanggung jawab sosial dan ekologis.
Larangan berlebihan dalam makan, minum, dan pembelanjaan bertujuan untuk menjaga
kemaslahatan diri, masyarakat, dan lingkungan. Nilai-nilai ini menunjukkan bahwa Islam
sejak awal telah meletakkan dasar bagi pola hidup berkelanjutan—mengajarkan
keseimbangan antara pemanfaatan nikmat Allah dan pelestarian ciptaan-Nya.

Dari perspektif tafsir klasik seperti al-Qurtubi, Ibn Katir, dan al-Tabari, israf
diartikan sebagai perilaku melampaui batas yang dibenci Allah. Sedangkan mufasir
kontemporer seperti Muhammad Rasyid Rida sebagai peringatan terhadap gaya hidup
konsumtif yang mengancam keseimbangan sosial dan lingkungan. Dengan demikian,
prinsip tidak berlebihan menjadi jembatan antara etika spiritual dan etika ekologis.

Oleh karena itu, penerapan nilai anti-israf dan anti-tabdhir merupakan bentuk
nyata pengamalan magqasid al-syari‘ah, khususnya dalam menjaga harta dan menjaga
lingkungan. Etika konsumsi dalam Islam tidak hanya mengatur hubungan manusia
dengan Allah, tetapi juga dengan sesama dan dengan alam sebagai amanah Ilahi. Dengan
menerapkan pola hidup sederhana, proporsional, dan bertanggung jawab, manusia dapat
mewujudkan keberkahan hidup sekaligus menjaga keberlanjutan bumi sebagai rumah

bersama.

20 Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61



Etika Konsumsi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya dengan Ekologi

DAFTAR PUSTAKA

Al-Qur’an al-Karim. Terjemahan: Kementerian Agama Republik Indonesia. Al-Qur’an
dan Terjemahannya. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an /
Departemen Agama RI.

Al-Baghaw1i, Husain b. Mas‘ad. Ma‘alim at-Tanzil fi Tafsir al-Qur’an.

Al-Mawardji, ‘Al b. Muhammad. An-Nukat wa al-‘Uytn fi Tafsir al-Qur’an.

Al-Tabari, Muhammad b. Jarir. Jami* al-Bayan ‘an Ta'wil Ay al-Qur’an.

Al-Qurtubi, Muhammad b. Ahmad. Al-Jami‘li Ahkam al-Qur’an.

Ibn Kathir, Isma‘l b. ‘Umar. Tafsir al-Qur’dan al-‘Azim.

As-Sa‘di, ‘Abd al-Rahman b. Nasir. Taysir al-Karim ar-Rahman fi Tafsir Kalam al-
Mannan.

Ibn ‘Ashiir, Muhammad Tahir. At-Tahrir wa at-Tanwir.

Al-Qasimi, Jamal ad-Din. Mahasin at-Ta'wil.

Asy-Syinqiti, Muhammad al-Amin. Al-‘Adhb an-Namir min Majalis asy-Syinqiti fi at-
Tafsir.

Ibn Muflih, Shams ad-Din. Al-Adab asy-Shar'‘iyyah wa al-Minan al-Mar’iyyah.

Ibn Hajar al-‘Asqalani. Fath al-Bari bi Sharh Sahih al-Bukhari.

Al-Munawsi, ‘Abd ar-Ra’uf. Fayd al-Qadir (Sharh al-Jami‘ as-Saghir).

Al-Qari, Mulla ‘All. Mirqat al-Mafatih (Sharh Miskat al-Masabih).

Abu Nu‘aym al-Isfahani. Hilyat al-Awliya’ wa Tabaqat al-Asfiya’.

Ats-Tha‘alibi, Abt Mansir. At-Tamthil wa al-Muhadarabh.

Ibn Manzur. Lisan al-‘Arab.

Raghib al-Isfahani. Al-Mufradat fi Gharib al-Qur’an.

Al-Farmawai. Al-Bidayah fi al-Tafsir al-Mawdi 1.

Quraish Shihab, M. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. Jakarta:
Lentera Hati.

Muhammad Rasyid Rida. Tafsir al-Manar.

Yusuf al-Qardaws1. Figh al-Bi’ah fi Daw’ al-Qur’an wa as-Sunnah.

Journal of Islamic Thought and Contemporary Studies, Vol. 01, No. 02, 2025: 40-61 21



